

اسلامک انفار میشن سینٹر مبئی Islamic Information Centre







### جمله حقوق محفوظ تجق مؤلف

نام كتاب : حادثة كربلا اورسبائي سازش

مؤلف ابوالفوزان كفايت الله السابلي

ناشر : اسلامک انفارمیشن سینشر، کرلاممبئی

اشاعت : 2013ء

تعداد : 1000

قيمت : 50/روپي

### ملنے کے پتے :-

لاسلامک انفارمیشن سینٹر، کرلاممبئی کی عمری بک ڈیو، نز دمدرستعلیم القرآن ،اشوک نگر، کرلاممبئی که مدرسه رحمانیه سلفیه، کملارامن نگر، بیگن واڑی، گوونڈی مجمبئ که مدرسه تنویرالاسلام ، سعدالله پور، پوسٹ سمہی ، سدهار تحدیکر، (یو، پی) که مرکز مکتبہ الاسلام ، ایوان ہمدرد، مسلم چوک، گلبرگہ، کرنا ٹک، انڈیا۔

🖏 کتاب منگانے کے لئے رابطہ نمبر:

02232198847

# 3

#### فهرست

| ۷   | باب اول: حادثه كربلاكا پس منظر (يهودكى قاتلانه مازشير) |
|-----|--------------------------------------------------------|
| 4   | فصل اول: يهود اور قتل انبياء عليهم السلام              |
| ۷   | یوسف علیہالسلام کے قتل کی سازش                         |
| 4   | ز کر یا علیه السلام کی شهادت                           |
| ٨   | يحيى عليهالسلام كى شهادت                               |
| ٨   | شعيا علىيهالسلام كى شههادت                             |
| 9   | عیسی علیہالسلام کے تل کی سازش                          |
| 9   | امام الانبیاءرسول التعلیقی کے تل کی سازش               |
| 1+  | فصل دوم :یهود اورفتل صحابه کرام 💩                      |
| 11  | خليفه راشدعمر فاروق رضى اللهءنه كى شهادت               |
| 11  | خليفه را شدعثمان رضى الله عنه كى شهادت                 |
| 11  | جنگ جمل میں صحابہ کرام رضی اللّعنهم کافتل عام          |
| 11" | جنگ صفین میں صحابہ کرا مرضی اللہ ننہم کافتل عام        |
| ١۴  | فصل سوم :یهود اور فتل اهل بیت 🕮                        |
| 11~ | خلیفه را شدعلی رضی الله عنه کی شهادت                   |
| 10  | نواسه رسول حسن رضی الله عنه کی شها دت                  |
| 17  | نواسه رسول حسین رضی الله عنه کی شهادت                  |
| 19  | باب دوم :حادثه کربلا کی روداد                          |
| 19  | فصل اول ∶حادثه كربلا اورتاريخي روايات                  |
| 19  | (الف):روایات کر بلا کی حقیقت                           |

| (ب) : روایات کر بلااور متضاد بیانات                           | <b>r</b> + |
|---------------------------------------------------------------|------------|
| (ج) : روایات کر بلاسے متعلق معتدل موقف                        | ۲۲         |
| فصل دوم ∶حادثه کربلا کی رود <i>ا</i> د                        | ۲۳         |
| پہلامرحلہ : قیام مدینہ                                        | ۲۳         |
| دوسرامرحله : قیام مکه                                         | ۲9         |
| تیسرامرحله :روانگی کوفه( مکهے قادسیة تک کاسفر)                | <b>r</b> ∠ |
| چوتھامرحلہ : روانگی دمشق ( قادسیہ سے کر بلاتک کاسفر )         | ٣٨         |
| پانچوال مرحله  : نزول کربلا، ووقوع حادثه                      | ٣٩         |
| خلاصه روداد                                                   | مام        |
| خودساختة كهانيان                                              | ۴٦         |
| فصل ثالث :حادثه كربلاكي روايات اورالزام تراشياں               | ሶለ         |
| الف : يزيد بن معاويه رحمه الله                                | ሶለ         |
| ب : حسين رضي الله عنه                                         | ሶለ         |
| باطل حکومت کے خلاف جہاد                                       | ۵۲         |
| حكومت وقت كےخلاف خروح                                         | 3m         |
| ج : عبيدالله بن زياد                                          | ۲۵         |
| ا : حسین رضی الله عنه کے ساتھ ابن زیاد کا شخت گیرحا کماندرویہ | ۲۵         |
| r : ابن زیاد کے پاس حسین رضی اللہ عنہ کے سرمبارک کالایا جانا  | ۵٩         |
| ۱۰: ابن زیاد کاحسین رضی الله عنه کے سرمبارک کی بے حرمتی       | 4+         |
| خوبصورتی کی ندمت                                              | 4+         |
| چېرے بر حچیز ي مار نا                                         | 71         |

### 5

| د : عمر بن سعد بن افي وقاص               | ۲۲        |
|------------------------------------------|-----------|
| ھ: شمر بن ذي الجوثن                      | ۲۲        |
| باب سوم :سیرت یزید بن معاویه             | 42        |
| فصل اول :یزید کے مناقب                   | 42        |
| الف : آیات قرانی کی روشنی میں            | 42        |
| ب :احادیث مبار که کی روشنی میں           | 4۷        |
| ج : آ فار صحابه وسلف کی روشنی میں        | 49        |
| فصل دوم :یزید کی طرف منسوب مثالب         | <u> ۳</u> |
| الف : آیات قرانی سے غلط استدلال          | ٣_        |
| ب : احادیث سے غلط استدلال وموضوع روایات  | ∠ ₹       |
| ج : آ فار صحابه وسلف كاغلط مفهوم         | ۸۱        |
| فصل سوم ∶دور پزید کے بعض حوادث           | 91        |
| الف :شهادت حسين رضى الله عنه             | 91        |
| ا : قتل حسين رضي الله عنه                | 91        |
| ۲ : سرحسین رضی الله عنه کی بے حرمتی      | 95        |
| ٣ : قاتلين حسين رضى الله عنه سے عدم قصاص | 95        |
| ب : واقعهره                              | 91        |
| ح: كمه پرجمله                            | 94        |
| لشكر قسطنطنيها ورامارت بزيد كامسئله      | 11+       |

## 6 الله الرحمٰن الرحيم بسم الله الرحمٰن الرحيم

یہ کتاب جوآپ کے ہاتھ میں ہے دراصل ایک تقریر تھی جے میں نے جامع متجداہل حدیث، اشوک نگر، کرلام میکی میں قبط دار پیش کیا تھا اس وقت میں فضیلة الشیخ محدامین الریاضی حفظہ اللہ کے قائم کردہ ادارہ'' کلیدام سلمہ الاثر پہللبنات' میں بحثیت استاذ مقرر تھا، میری تقریر سننے والوں میں شخ محترم بھی تھے انہوں نے اسے بہت پسند کیا ادر مجھ سے کہا کہ میں اسے کتا بی شکل دے دوں تا کہ ادارہ سے اسے بھی وادیا جائے، مگر افسوس کی بید کام میں بروقت نہ کرسکا پھر کچھ دیگر مصروفیات کے سبب پوراا کے سال نکل گیا اور میں اسکے سال ادارہ سے بھی علیحدہ ہوگیا۔

لین بعد میں پچھ فرصت ملی تو میں نے اسے کممل کرلیا اور کئی سالوں سے یہ کتاب میرے پاس مخطوط تھی ،اب پچھ حذف واضافہ کے ساتھ اس کتاب کی طباعت ہورہی ہے،اس کتاب میں عام طور سے تاریخی لحاظ سے اس موضوع پر بحث کی گی ہے لیکن اسی سلسلے کی ہماری ایک دوسری کتاب ہے "ماد شہ کر بلا ویزید ،صرف تھے روایات کی روثنی میں" اس کتاب میں ہم نے اصول حدیث کے لحاظ سے ہر ہرروایت کو پر کھنے کے بعد ہی داخل کتاب کیا ہے اور ہمارے خیال سے اس موضوع پراس انداز کی یہ پہلی کتاب ہے جان شاء اللہ ہماری کوشش ہوگی کہ یہ دوسری کتاب بھی جلد ہی طبع ہوجائے۔ انداز کی یہ پہلی کتاب ہے استفادہ کیا ہے اس موضوع پر بہت سارے اہل علم نے لکھا ہے ہم نے تمام دستیاب تحریروں سے استفادہ کیا ہے اور کہیں کہیں لفظ بلفظ قل کر دیا ہے۔

ز برنظر کتاب کا خلاصہ بیہ ہے کہ حادثہ کر بلاسے قبل امت مسلمہ کے خلاف جوساز ثنین کی گئیں ، جو عظیم شخصیات شہید ہو کیں ان کے پیچیے جس گروہ کا ہاتھ تھاوہ می گروہ میدان کر بلا میں بھی ہمارائشن تھا جس نے کر بلا کے بعد اہل بیت کی محبت کا سہارالیکرخود کورویوش کرلیا ہے۔

حادثہ کر بلا کے موضوع پر کچھ لکھنا یا بولنا بڑا ہی نازک اور مشکل کام ہے، ہم قارئین کے تاثر ات اور اہل علم کی تعلیقات کے منتظرر ہیں گے۔

ابوالفوزان كفايت الله السنبابلي



## باب اول: حادثه کربلا کا پس منظر (یہودکی قاطانہ سازشیں)

### السلام) فصل اول: (يهود اورقتل انبياء عليهم السلام)

ابراہیم علیہ السلام کے دو بیٹے تھے، اسحاق علیہ السلام اوراساعیل علیہ السلام ، اسحاق علیہ السلام کا دوسرانام اسرائیل تھا[مخضرتان خاسلام بھی اسرائیل مرح یعقوب علیہ السلام کا نام بھی اسرائیل ماتاہے اس کئے ان کی اگلی نسل بنی اسرائیل کے نام سے شہور ہوئی۔

بنی اسرائیل جنہیں یہود کے نام سے جانا جاتا ہے بیابتداء ہی سے شدت پینداورا نتہائی سفاک واقع ہوئے ہیں ،ان کی پوری تاریخ قتل انسانیت سے بھری پڑی ہے ،انہوں نے نہ صرف یہ کہ عام انسانوں کے خلاف قتل کی خونیں سازشیں رچیں بلکہ ان میں بھی افضل ترین جماعت انبیاء کیہم السلام تک کوبھی اپنے قاتلانہ حملوں کا نشانہ بنایا اوران میں سے بعض کوشہید بھی کرڈ الا [۲ربقرہ:۵۱] جب کہ بعض کواللہ تعالیٰ نے اپنے خاص فضل وکرم سے بچالیا اوران کے شرسے محفوظ رکھا۔

### یوسف علیه السلام کے فتل کی سازش:

یعقوب علیہ السلام کے بیٹے اسرائیلی ہی تھے جنہوں نے اپنے بھائی یوسف علیہ السلام کے خلاف قتل کی سازش کی اور بالآخرائنہائی ہے رحمی اور بے در دی کے ساتھ انہیں ایک خوفناک کنویں میں دھکیل دیا اور شام کوروتے ہوئے اپنے والدمحترم کے پاس پنچے اورایک من گھڑت کہانی پیش کردی، خود ہی تل کی سازش کی اورخود ہی ماتم بھی کیا بیان کی بہت قدیم عادت ہے۔ (سورہ یوسف:۔۱تا۱۸)۔

### ز كريا عليه السلام كى شهادت:

قرآن میں یہود کے ہاتھوں جن انبیاء کی شہادت کا تذکرہ ہے تفاسیر وتاریخی کتب میں ان کے ناموں میں زکریا علیہ السلام کا نام بھی آتا ہے [تفسیر الطبری: ۷/۱۷-۱۳۰۸بدایة والنهایة: ۲/۲۰]۔ خود یہود یوں کی تاریخی کتابیں بھی ان کے سیاہ کا رناموں پر شاہد ہیں، چنا نچہان کی تاریخ سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ زکریا علیہ السلام کوشاہد یہوداہ یوآس کے حکم سے عین ہیکل میں مقدس اور قربان گاہ کے معلوم ہوتا ہے کہ زکریا علیہ السلام کوشاہد یہوداہ یوآس کے حکم سے عین ہیکل میں مقدس اور قربان گاہ کے



درمیان سنگسار کردیا گیا۔

#### يحيى عليه السلام كي شهادت:

یجیٰ علیہ السلام کا نام بھی ان انبیاء علیہم السلام کی فہرست میں ملتا ہے جو یہود کے ہاتھوں شہید ہوئے۔عبداللہ بن زبیررضی اللہ عنہ سے منقول ہے:

مَنُ أَنُكَرَ الْبَلَاءَ فَإِنِّى لَا أُنْكِرُهُ، لَقَدُ ذُكِرَ لِى إِنَّمَا قُتِلَ يَحْيَى بُنُ زَكَرِيًّا فِى زَانِيَةٍ كَانَتُ جَارِيَةً هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ عَلَى شَرُطِ الشَّيُخيُنِ، وَقَدُ رَوَاهُ بَعُضُ الْبَصُرِيِّينَ، عَنُ يَحْيَى بُنِ أَيُّوبَ مُسُنَدًا

لینی عبدالله بن زبیرض الله عنه نے کہا کہ بحی علیه السلام نے ایک بدکار عورت کو برائی سے روکا جس کے سبب انہیں قبل کر دیا گیا[المستدرك للحاكم: ۲،۲۳، وقم: ۹۳٤۸ و ایضا رقم: ۳۱٤٦] صححه الحاكم علی شرط الشیخین و وافقه الذهبی، نیز دیکھے:البدایة والنهایة ط إحیاء التراث: ۱٤/۲] خود یہودیوں کی تاریخی کتابوں سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ بحی علیہ السلام کو یہودیہ کے فرماں روا ہیردو ولیس کے علم سے قبل کیا گیااوران کا سر بادشاہ نے ایک تھال میں رکھ کراین معشوقہ کونظر کیا۔

### شعيا عليه السلام كي شهادت:

امام بیضاوی (الهتوفی: ۱۸۵ه ۱۵) کہتے ہیں:

مَرَّتَيُنِ إِفُسَادَتَينِ أُولاهُمَا مُخَالِفَةً أَحُكَامِ التَّورَاةِ وَقَتل شعيَاءَ وقِيلَ أَرَميَاءَ . وَثَانِيهُمَا قتل زَكريَّا وَيحُيٰي وَقَصُدُ قَتل عِيسٰي

یعنی بنواسرائیل نے جودومر تبہ فساد ہر پاکیا توان میں سے پہلا فساد توریت کے احکام کی مخالفت اور شعیا علیہ السلام کاقتل ہے اور بعض کے بقول ان کا نام ارمیا علیہ السلام ہے، اور دوسر افساد زکریا اور یحی علیہا السلام کاقتل اور عیسی علیہ السلام کے تل کا ارادہ ہے [تفسیر البیضاوی: ۲۶۸/۳]۔

حافظ صلاح الدين يوسف حفظه الله لكصنة بين:

یہا شارہ ہےاس ذلت وتباہی کی طرف جو بابل کے فر مانروا بخت نصر کے ہاتھوں ،حضرت مسے علیہ

### 9

السلام سے تقریبا چیسوسال قبل، یہودیوں پر بروشلم میں نازل ہوئی اس نے بے دریغ یہودیوں کو آل کیا اور ایک بڑی تعداد کوغلام بنالیا اور بیاس وقت ہوا جب انہوں نے اللہ کے نبی حضرت شعیا علیہ السلام کو قتل کیا یا حضرت ارمیا علیہ السلام کوقید کیا [احسن البیان: تفییر بنی اسرائیل: آیت: ۵]۔

### عیسیٰ علیه السلام کے قتل کی سازش:

یہودیوں نے عیسیٰ علیہ السلام کے قتل کی بھی پوری کوشش کی اوراپنے زعم کے مطابق انہیں سولی پرلئکا بھی دیالیکن اللہ تعالیٰ نے آپ کوان کے شرسے بچالیا اوراپنی خاص مہر بانی سے آپ کواپنے پاس اٹھالیا۔ 3 النساء:۔ ۷۰ ۸۰۱ ۵۷۔

#### رسول الله ﷺ کے قتل کی سازش:

یہودیوں نے امام الانبیاء، رحمۃ للعالمین کے قبل کی بھی سازش کی اوراسے عملی جامہ بھی پہنایا، چناچہ انہوں نے زینب بنت حارث نامی ایک یہود یہ عورت کا انتخاب کیا اوراس کے ہاتھوں رسول اکرم اللیہ کی خدمت میں بکری کا گوشت پیش کیا جو کہ زہر آلود تھا، آپ آلیہ اور بشر بن براء نامی ایک صحابی نے گوشت کو چکھ لیا، صحابی رسول زہر کے اثر سے انتقال کر گئے، لیکن آپ آلیہ کہ کو اللہ تعالیٰ نے اپنے خاص فضل وکرم سے بچالیا، البتہ وفات کے وقت آپ آلیہ اس زہر کے اثر ات کومسوس کررہے تھے۔ آفتے الباری:۔ شرح الاحادیث: ۵۷۷۷، ۲۲۲۹، ۲۱۹۹۔

عَنُ أَنسِ بُنِ مَالِكٍ رَضِىَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ يَهُودِيَّةً أَتَتِ النَّبِىَّ عَلَيْهُ بِشَاةٍ مَسُمُومَةٍ، فَأَكَلَ مِنْهَا، فَجِيء بِهَا فَقِيلَ: أَلا نَقُتُلُهَا، قَالَ: لا ، فَمَا ذِلْتُ أَعُرِفُهَا فِي لَهَوَاتِ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ.

انس بن ما لک کے سے مروی ہے کہ ایک یہودی عورت نبی کریم اللہ کے خدمت میں زہر ملا ہوا کری کا گوشت لائی، آپ اللہ کے اس میں سے کچھ کھایا (لیکن فوراً ہی فر مایا کہ اس میں زہر پڑا ہوا ہے) کھری کا گوشت لائی، آپ اللہ کیا (اوراس نے زہرڈالنے کا اقرار بھی کرلیا) تو کہا گیا کہ کیوں نہ اسے تل کردیا جائے لیکن آپ اللہ نہیں ۔اس زہرکا اثر میں نے ہمیشہ نبی کریم اللہ کے تالومیں کردیا جائے لیکن آپ اللہ کا کہ کا اللہ میں نے ہمیشہ نبی کریم اللہ کے تالومیں



محسوس كيا[صحيح البخارى: ١٦٣/٣ ١ رقم:٢٦١٧]\_

عَنُ أَنَسٍ رضى الله عنه، أَنَّ امُرأَةً يَهُ ودِيَّةً أَتَتُ رَسُولَ اللهِ عَلَيْكُ بِشَاةٍ مَسُمُومَةٍ، فَا أَكُلَ مِنُهَا، فَجِيء بِهَا إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْكُ ، فَسَأَلَهَا عَنُ ذَلِكَ؟ فَقَالَتُ:أَرَدُتُ فَا أَكُلَ مِنُهَا، فَجِيء بِهَا إِلَى رَسُولِ اللهِ عَلَيْكُ ، فَسَأَلَهَا عَنُ ذَلِكَ؟ فَقَالَتُ :أَرَدُتُ لِلّهُ لِيُسَلِّطُكِ عَلَى ذَاكِ قَالَ: أَوْ قَالَ عَلَى قَالَ قَالُوا: أَلا لَا قُتُلُهَا؟ قَالَ: لَا مَا كَانَ اللهُ لِيُسَلِّطُكِ عَلَى ذَاكِ قَالَ: أَوْ قَالَ عَلَى قَالَ قَالُوا: أَلا نَقْتُلُهَا؟ قَالَ: لَا اللهِ عَلَيْكُ.

سیدناانس کے سے روایت ہے کہ ایک بہودیہ ورت رسول اللہ اللہ کے پاس زہر ملا کر بکری کا گوشت لائی تو آپ اللہ کے باس زہر ملا کر بکری کا گوشت لائی تو آپ اللہ کے باس لائی گئی تو فرمایا کہ اللہ تعالیٰ تجھے اتنی طافت دینے والانہیں (کہ تو اس کے پیغیر کو ہلاک کر سکے) سے بہرض اللہ عنہم نے عرض کیا کہ یا رسول اللہ اہم اس کو تل نہ کردیں؟ تو آپ اللہ نے فرمایا کہ نہیں (یہ آپ اللہ کے کہ ایک کو سے سے بھی نکاتا ہے کہ آپ اللہ کی پیغیر برحق تھے ورندا کر بادشاہ ہوتے تو اس عورت کو تل کرائر آپ اللہ کے کہ ایک بیاں ہمیشہ اس زہر کا اثر آپ اللہ کے حلق کو میں پاتا اس عورت کو تل کرائر آپ اللہ کے مسلم:۔ ۱۷۲۱/۶ رقم: ۲۱۹۰]۔

### 🕸 فصل دوم:(يهود اورقتل صحابه كرام 🖏

انبیاعلیم السلام کے بعد سفاک یہودیوں نے جس مقدس گروہ کا خون بہایا وہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کا گروہ ہے، رسول اکرم اللہ نے جس دن سے اسلام کی دعوت پیش کی یہودی اسی دن سے اسلام کی دعوت پیش کی یہودی اسی دن سے آپھیلیہ کے جانی دشمن بن گئے بلکہ ان لوگوں کے خون کے بھی پیاسے ہو گئے جنہوں نے آپھیلیہ کی انتباع کی ، یہودیوں نے آپھیلیہ کی زندگی میں اسلام اور مسلمانوں کے خلاف متعدد خونی سازشیں رچیں ، کیکن اللہ کے فضل وکرم سے فتح ونصرت مسلمانوں کا مقدر رہی ،اور یہودیوں کو منہ کی ساز شوں سے نہ نیج سکے ، یہودیوں نے پدر پے کھانی پڑی ، کیکن عہد نبوی کے بعد مسلمان ان کی ساز شوں سے نہ نیج سکے ، یہودیوں نے پدر پے



ان کے خلاف متعدد سازشیں کیں، جس کے شکار ہوکر نہ صرف عام صحابہ کرام بلکہ وہ اجلہ صحابہ بھی شہید ہوگئے جن کوزبان رسالت سے جنت کی بشارت ملی تھی۔

### خليفه راشد عمر فاروق رها كي شهادت:

عبداللہ بن سباان یہودیوں میں سرفہرست تھا جو اسلام کا چولا پہن کر مسلمانوں کی صفوں میں انتشار پھیلار ہاتھا، اس کی تمام تر توجہ اسلامی عقائد پرشک وشبہ کا اظہار کرنا، اوراللہ کے رسول تھا ہیں کہ طرف منسوب کر کے جھوٹی احادیث تیار کرنا تھا، اس ملعون یہودی نے ایک طرف مسلمانوں کے خلاف نظریاتی اورعقائدی جنگ چھیڑی اور دوسری طرف ان کے خلاف قاتلانہ منصوب بھی تیار کئے، خلاف نظریاتی اورعقائدی جنگ چھیڑی اور دوسری طرف ان کے خلاف تا تلانہ منصوب تیار کیا اور اس خبیث نے عمر بن خطاب کی کواسلام دشمن عناصر کے ساتھ مل کر شہید کرنے کا منصوب تیار کیا اور اس منصوب کے نفاذ کے لئے اس نے ایران کے ایک آتش پرست غلام ابولولو کا اجتجاب کیا، ابولولو و یسے منصوب کے خلاف بطور خصوصی عداوت کے جذبات رکھتا تھا کیونکہ فاروق اعظم ہی کے دور سعود میں اسلامی سیاہ نے ایران کے آتش کدوں کو ٹھنڈ اکر کے ایوان کسری کی فاروق اعظم ہی کے دور سعود میں اسلامی سیاہ نے ایران کے آتش کدوں کو ٹھنڈ اکر کے ایوان کسری کی کی بنیادیں ہلادی تھیں۔

ندکورہ مجوسی غلام جومدینه طیبه میں رہائش پذیریتها ،اس کے اندر چھپے ہوئے شرکا استعال ابن سباء سے زیادہ کون کرسکتا تھا ، بہر کیف اس مجوسی غلام نے ابن سباء کے منصوبے کو عملی جامہ پہنانے کے لئے خلیفہ دوم پرایک زہرآ لوذ تنجر سے حملہ کر کے انہیں شہید کر دیا۔ [حقیقت رافضیت: ص ۲۵۴؛ خصار]۔

### خلیفه راشد عثمان علیه کی شهادت:

ابن سباء یہودی کی تخریبی سرگرمیاں رنگ لائیں اوراس سبائی ٹولے یا اس کے حامی افراد نے عثمان کے بہت سرگرمیاں رنگ لائیں اوراس سبائی ٹولے یا اس کے حامی افراد نے عثمان کی تحقیقات بھی ہوئیں اور سب الزامات غلط ثابت ہوئیکن فقنہ کی آگ ندد نی، بالآ خرابن سباء یہودی کے حامی افراد اوراس کے چیلوں نے دارالخلاف مدینہ طیبہ میں عثمان کی کا ان کے گھر میں محاصرہ کر کے انہیں نہایت ہی درندگی اور سفا کا نہ طور سے شہید کردیا۔ [حقیقت رافضیت: ص: ۲۵۵ ، نیز دیکھیں البدایہ:۔ ج: ص: ۱۸۸، طبری:۔ ج: ۵۵: ۱۳۰]۔



#### جنگ جمل میں صحابه کرام ﷺ کافتل عام:

شہادت عثمان کے بعد جلداز جلد علی رضی اللہ عنہ کو خلیفہ بنایا گیا تا کہ مبادا قاتلین عثمان امرخلافت پر قبضہ نہ جمالیں، پھرسبائی قاتلین عثمان نے علی رضی اللہ عنہ سے بڑھ چڑھ کر بیعت شروع کردی ان کا مقصد قصاص عثمان کے سے بچنا، امت مسلمہ کے مابین پھوٹ ڈالنا، علی رضی اللہ عنہ کی طاقت کو اپنے خلاف استعمال ہونے سے روکنا بلکہ موقع ہاتھ آتے ہی علی رضی اللہ عنہ کے ساتھ بھی عثمان رضی اللہ عنہ جیسا سلوک کرنا تھا۔

اماں عائشہ رضی اللہ عنہا سمیت مسلمانوں کے ایک گروہ نے ان کی سازش بھانپ لی اوران کی نیت وارادہ کو پر کھنے کے لئے قصاص عثان کا مطالبہ پیش کردیا ،علی رضی اللہ عنہ اس پر قادر نہ تھے اس لئے انہوں نے معذرت کردی ، دونوں فریق میں اختلاف ہوگیا لیکن دونوں ایک دوسرے کے اصل معاملات سے واقف نہ تھے ، اس اختلاف نے جنگ کی صورت اختیار کرلی اور مسلمانوں کے دوگروہ ایک دوسرے سے ٹکرانے پر آمادہ ہوگئے ، اس معرکہ میں اماں عائشہر ضی اللہ عنہا اونٹ پر سوار تھیں اس کے لئے اسے معرکہ جمل سے جانا گیا۔

جنگ شروع ہونے سے قبل صلح کی کوشش کی گئی، اہل جمل نے قصاص عثمان کی کا مطالبہ دہرایا ، علی رضی اللہ عنہ کے گروہ نے اسے قبول کیا مگراس پڑل کو حالات کے پرسکون ہوجانے تک ملتوی کر دیا، اہل جمل نے اس تجویز کو منظور کرلیا کیونکہ ان کا مقصد بہر حال اصلاح ہی تھانہ کہ گڑا ، دونوں گروہ میں اتحاد وا تفاق کی اس صورت سے بے حدخوشی ہوئی ۔ فَفَرِحَ هُوُلاءِ وَهُوُلاءِ وَهُوُلاء. [البداية والنهاية: ۷۸۷۰]۔

صلح كى ييصورت وكيركرسبائى فتنه پرداز همراكة ،انهول في كوفساد ميں بدلنے كے لئے باہم مشوره كيااور كہنے گئے، وَرَأْىُ النَّاسِ فِينَا وَاللَّهُ وَاحِدٌ، وَإِنْ يَصُطُلِحُوا وَعَلِيٌّ فَعَلَى دَمَائنا.

''جم لوگوں کے بارے میں ان کی رائے ایک ہے ان میں اگر باہم صلح ہوئی توہمارے خون



ير بموكى "[تاريخ الطبرى: ٤٩٣١٤].

سبائی فتنہ پردازوں کی نیندیں حرام ہو گئیں، ایک بل کے لئے نہ سوئے، ساری رات مشورہ کرتے رہے، وَجَعَلُوا یَتَشَاوَرُونَ لَیُلَتَهُمُ کُلَّهَا. [تاریخ الطبری: ٥٠٦/٤]۔

عبدالله بن سباء جواس گروه كا بانی اور سرغنه تهااس نے كہاسب سے بہتر صورت بیہ كەكل جب دونوں گروه باہم ملیں تو چپکے سے جنگ كی آگ بھڑ كادى جائے اور انہیں غور وفكر كاموقع ہى نه دیا جائے، إذَا الْتَقَى النَّاسُ غَدًا فَأَنْشِبُوا الْقِتَالَ، وَلا تُفَرِّغُو هُمُ لِلنَّظَرِ. [تاریخ الطبری: ٤٩٤/٤]۔

چنانچہ رات کی تاریکی ابھی چھٹے بھی نہ پائی تھی کہ انہوں نے اچا نک اہل جمل پر حملہ کردیا ، اہل جمل نے مجملہ کردیا ، اہل جمل نے مجملہ کردیا یہی خیال جمل نے سمجھا کہ علی رضی اللہ عنہ کے لشکر نے ہی دھو کہ میں رکھ کراس طرح اچا تک جملہ کردیا یہی خیال علی رضی اللہ عنہ کے گروہ نے اہل جمل سے متعلق قائم کیا ، چنانچہ اسی وقت ہر دوفریق کے مابین انہائی خوزیز جنگ بھڑک اٹھی ، دشمنان اسلام کے لئے صحابہ کرام کو چن چن کر قبل کرنے کا موقع مل گیا انہوں نے خاص طور سے ایسے صحابہ کونشانہ بنایا جن کے بارے میں مشہور تھا کہ اللہ کے رسول اللہ ہے کوان سے خاص وابستگی تھی یا آپ نے ناہیں دنیا ہی میں جنت کی بشارت دی تھی ، چنانچ طلحہ وزبیر رضی اللہ عنہما فاص وابستگی تھی یا آپ نے انہیں دنیا ہی میں جنت کی بشارت دی تھی ، چنانچ طلحہ وزبیر رضی اللہ عنہما شہید کردیے گئے ، اور صحابہ کی ایک بڑی تعداد سبائی یہودی سازش کا شکار ہوکر شہید ہوگئی۔ [خلاف و ملوکیت کی تاریخی وشری حثیت: میں 19 سام 19

### جنگ صفین میں صحابه ﷺ کا قتل عام:

جنگ جمل میں سبائی یہود یوں نے اکا برصحابہ کوچن چن کرفتل کیا اس کے بعد بھی ان کے تلواروں کی پیاس نہ بھی ، انہوں نے ایک دوسری سازش رہی اور تمام تر جھوٹ اور مکر وفریب اور غلط بیانی سے کام لیتے ہوئے علی اور معاویہ رضی اللہ عنہما کوایک دوسرے کے خلاف بھڑ کا یا ، یہاں تک کہ دونوں ایک دوسرے کے خلاف بھڑ کا یا ، یہاں تک کہ دونوں ایک دوسرے کے خلاف بھڑ کا یا ، یہاں تک کہ دونوں ایک دوسرے کے خلاف آمادہ جنگ ہوگئے ، اور صفین کے مقام پر دونوں کی فوجوں میں گھمسان کی جنگ شروع ہوئی دونوں طرف سے صحابہ کرام کی بڑی تعداد شہید ہوئی ۔ تفصیل کے لئے دیکھیں: [عاشورامحرم از عبید اللہ رجمانی وخلاف وملوکیت کی تاریخی وشری حیثیت جنگ صفین کی تفصیل کے لئے دیکھیں: [عاشورامحرم از عبید اللہ رجمانی وخلاف وملوکیت کی تاریخی وشری حیثیت جنگ صفین کی تفصیل ہے ۔



### 🍪 فصل سوم :(يهود اور قتل اهل بيت 🍪

خون پرست یہود یوں نے جمل وصفین کے معرکوں میں دل کھول کراپنی تلواروں کی پیاس بجھائی اور صحابہ کرام میں سے ایک جم غفیر کوشہ پید کر ڈالا ،اس کے بعد انہوں نے اپنی خونی ساز شوں کارخ اہل بیت کی طرف موڑ دیا اور شہادت علی رضی اللہ عنہ سے کیکر حادثہ کر بلا تک ان سبائی یہود یوں نے اپنی خوز رز تاریخ اہل بت کے خون سے کھی۔

#### خلیفه راشد علی نظیه کی شهادت:

جنگ صفین کے بعد یہودی سبائی گروہ نے اپنی شیطنت کی انتہاء کردی بالآخر وہی ہوا جس کا اندیشہ اماں عائشہ رضی اللہ عنہا اور طلحہ وزبیر رضی اللہ عنہم نے ظاہر کیا تھا، دراصل ان میں سے کوئی بھی اصلاً علی رضی اللہ عنہ کی بیعت خلافت کا منکر نہ تھا، اور قصاص عثمان کا مطالبہ سبائیوں سے نظام خلافت اور علی رضی اللہ عنہ کے تحفظ کی خاطر تھا، اماں عائشہ رضی اللہ عنہا اور طلحہ وزبیر رضی اللہ عنہما اس حقیقت کو اور علی رضی اللہ عنہ بھی خلاق کی خاطر تھا، اماں عائشہ رضی اللہ عنہ اور جلد یا دیران کا بھی اور جا محمد بھی جے کہ علی رضی اللہ عنہ بھی سبائیوں کے نریح میں آپے بی اور جلد یا دیران کا بھی وہی انجام ہونے والا ہے جوخلیفہ سوم کا ہوا، ان کا بیا ندیشہ اپنی جگہ پر بالکل درست ثابت ہوا، سبائید مسلمان نہ تھے بلکہ یہ یہود کی سازشی ایجنسی تھی جس کا کام ہی اسلام کے نظام خلافت کو در ہم برہم کرنا اور مسلمانوں کو باہم ایک دوسرے سے لڑانا تھا۔

چنا نچے سبائی گروہ سے خوارج کے نام سے ایک فرقہ نمودار ہوا جس نے علی رضی اللہ عنہ کے خلاف بغاوت کی اور انہیں اور ان کے ساتھیوں کو علانیہ کا فروم تد قرار دیا، دوسری طرف اس گروہ سے شیعان علی کے نام سے ایک غالی فرقہ نمودار ہوا جوروافض کہلائے ، انہوں نے علی رضی اللہ عنہ کو اللہ مان کر ان کے فتارکل ہونے کا اعلان کر دیا، اورخود کو صحابہ واہل بیت سے الگ کرلیا، اس طرح سبائیت کے ان دونوں گروہوں نے مل کر پوری ملت اسلامیہ کو کا فرومرتد قرار دے دیا اور پورے دین و ایمان اور اسلام وقر آن کی نفی کردی۔[عاشوراء مرم: ص: ۱۳ ایفناص: ۴۸ باختصار]۔

ان دونوں گروہوں کے بانی ابن سباء نے خوارج کوعلی رضی اللہ عنہ (جن کووہ اپنا معبود کہا کرتا تھا)

کے خلاف بغاوت پرالیہا ابھارا کہ یہ بغاوت ان کے لئے موت کا پیغام بن گئی اوروہ بھی اسی سبائی سازش کا شکار ہوکر جام شہادت نوش کر گئے ۔[حقیقت رافضیت: ص:۲۲۵]۔

### نواسه رسول حسن ﴿ عُلُّهُ كَى شهادت:

علی رضی اللہ عنہ کے بعد عرب کے تمام صوبے معاویہ رضی اللہ عنہ کو اپنا خلیفہ تسلیم کر چکے تھے، صرف ایک صوبہ عراق باقی تھا، جو سبائی فتنوں کا سب سے بڑا مرکز بنا ، اہل کو فیہ وعراق بنوا میہ کے کسی ایک فرد کو بھی اپنا خلیفہ وامام ماننے پر تیار نہ تھے چنا نچہ وہ اس بات پر بھند تھے کہ معاویہ کو اپنا خلیفہ تسلیم نہ کر کے حسن بن علی رضی اللہ عنہ کو اپنا امام بنا کیں گے چنا نچہ حسن رضی اللہ عنہ نے اپنی خلافت کے لئے نہیں بلکہ مسلمانوں کو کسی اور متوقع فتنہ سے بچانے کے لئے محض مصلح قان کی بیپیش کش قبول کرلی اور ان سے سم مصلح طاعت کی بیعت لے لی۔

حسن کے خلیفہ بن جانے کے بعد سبائیوں نے حسن رضی اللہ عنہ کو معاویہ رضی اللہ عنہ کے خلاف خوب بھڑ کا یا اور ایک بار پھر کوشش کی کہ جمل وصفین کی تاریخ دہرائی جائے اور امت مسلمہ کے خون سے ہولی کھیلی جائے ،لیکن نواسہ ، رسول حسن رضی اللہ عنہ نے سبائی فتنہ پردازوں کی اس سازش کو بھانپ لیا اور بہت ہی سوجھ بوجھ سے کام لیتے ہوئے امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے ساتھ صلح کرلی اور خلافت سے دست بردار ہوگئے۔

اس طرح حسن رضی اللہ عنہ کی دانشمندی سے امت مسلمہ ایک بار پھر جنگ و جدال سے نج گئی اور پوری مملکت اسلامیہ میں امن وامان کا دور دورہ ہوگیا، اور امن کے اس سال کوعام الجماعة لیعنی اتحاد واتفاق کا سال کہا گیا۔

یا در ہے حسن کے اس نیک اقدام کی پیشین گوئی خود اللہ کے رسول ایک نے بھی کرر کھی تھی جو حرف بوری ہوئی [بعدادی: ۲۷۰٤]۔

سبائی یہودیوں نے جب دیکھا کہ میں ہے نان کے ناپاک عزائم کواس طرح ناکام بنادیا ہے تو وہ بہت برہم ہوئے انہوں نے آپ کوامیر المؤمنین کے بدلہ اب مذل المؤمنین ، عار المؤمنین ، مسود



وجوہ المؤمنین جیسے بدترین خطابات سے نوازااور آپ سے انقام لینے کی ٹھان کی الیکن ظاہر ہے کہ اس صلح کے بعد اگر وہ حسن کے علائی طور پر قبل کرتے ، تو معاویہ کے عیض وغضب کا نشانہ بنتے اور قصاص سے کسی طرح بھی نہ نیج سکتے ، لہذا ان سبائی یہودیوں نے حسن کو زہر دے کر شہید کر ڈالا۔[عاشورامحم: ص:۳۵ تا ۳۵ اختصار]۔

#### نواسه رسول حسين رها كي شهادت:

سبائی درندے جب مسلمانوں کے پیج خوزیزی پھیلانے کیلئے حسن رضی اللہ عنہ کا استعال نہ کرسکے تو انہوں نے آپ کوزہر دے کرشہید کردیا اب آپ کی شہادت کے بعد سبائی یہودیوں کی نگاہیں حسین رضی اللہ عنہ کی طرف مرکوزہو گئیں، وہ جانتے تھے کہ مسلمانوں میں انتشار پھیلانے کے لئے حسین رضی اللہ عنہ کی شخصیت بہت کارآ مدہ، لیکن چونکہ معاویہ رضی اللہ عنہ انتہائی دوراندیش اور معالمہ فہم شخص تھے، اس لئے جب تک وہ زندہ تھے، سبائیوں کو جرائت نہ ہوئی کہ ان کے خلاف کوئی سازش کرتے، اس لئے سبائی خاموشی کے ساتھ معاویہ رضی اللہ عنہ کی موت کا انتظار کرنے گئے، کہ جوں ہی یہ دنیا سے رخصت ہوں گے اس کے بعد ہی حسین رضی اللہ عنہ کا استعال کر کے امت مسلمہ کے بی خوزیزی قبل وغارت گری عام کردی جائے گی۔

امیر معاویہ رضی اللہ عنہ نے اپنی زندگی میں ہی سبائیوں کے اس ناپاک ارادے کو بھانپ لیا اور نہیں اندیشہ ہوا کہ ان کی وفات کے بعد خلافت کے مسئلہ کولیکر پھرامت مسلمہ کولڑا یا جاساتا ہے، اس لئے انہوں نے سوچا کہ اپنی زندگی ہی میں یہ مسئلہ بھی حل کر دیا جائے تا کہ ان کی وفات کے بعد بھی فتنہ کا سد باب ہوجائے ، اور سبائیوں کے سامنے امت مسلمہ کے بچے خوزین کی پھیلانے کا کوئی راستہ نہ رہے، لیکن جب یہ مسئلہ حل ہوا تو اتفاق سے امیر معاویہ کے بیٹے پر بدر حمہ اللہ ہی کی شخصیت پر سب نے اتفاق کر لیا اور انہی کونا مزد کر دیا گیا۔

اس کے بعد بھی امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کوخطرہ محسوس ہوا کہ کہیں سبائی حسین رضی اللہ عنہ کا استعمال کرکے فتنہ نہ بریا کریں اس لئے انہوں نے اپنے بیٹے کووصیت کی کہ:

وأما الُحُسين بن على فإن أهل العراق لن يدعوه حَتَّى يخرجوه، فإن خرج عَلَيْك فظفرت به فاصفح عنه

'' مجھے خدشہ ہے کہ اہل عراق (سبائی) خاموش نہیں بیٹھیں گے، بلکہ حسین رضی اللہ عنہ کوتمہارے خلاف بھڑ کا ئیں گے ، اوروہ ان کی باتوں میں آ جا ئیں اور تم ان پر قابو پا جانا تو انہیں معاف کردینا'' [تاریخ الطبری: ٣٢٢/٥]

چنانچہ وہی ہوا جس کا اندیشہ معاویہ رضی اللہ عنہ نے ظاہر کیا تھا جوں ہی معاویہ رضی اللہ عنہ کی وفات ہوئی فوراً ہی سبائی حسین رضی اللہ عنہ کے پیچھے پڑگئے اور حسین رضی اللہ عنہ بھی ان کی سازش کو سبحھ گئے اس لئے شروع شروع میں انکار کر دیالیکن جب ان کی طرف سے مسلسل خطوط آنے گئے تو حسین رضی اللہ عنہ نے بھی اپنے بھائی حسن رضی اللہ عنہ کی تاریخ دہرانے کا پروگرام بنالیا اور بیارادہ کرلیا کہ کسی طرح اس فتنہ کوختم کرنا ہے اور امت مسلمہ کو ایک بار پھرخوزیزی سے بچانا ہے، بلکہ بغاوت کے اس فتنہ کو جڑ سے ختم کرنا ہے۔

یہ بات حسین رضی اللہ عنہ نے صرف ابن عباس رضی اللہ عنہ کو بتلائی تھی اور جب یزیدر حمد اللہ نے ابن عباس رضی اللہ کو خط کھا کہ حسین کو کوفہ جانے سے روکیس تو ابن عباس رضی اللہ نے یزید کو بھی حسین کو کوفہ جانے سے روکیس تو ابن عباس رضی اللہ عنہ کے اصل مشن سے آگاہ کر دیا ، جس کے بعد یزیدر حمد اللہ خاموش اور مطمئن ہوگئے۔ [الطبقات الکبری: ۲۰۱۱، ۵۱ ، تاریخ مدینة دمشق: ۲۱۰،۱۱ ، بغیة الطلب فی تاریخ حلیب ۲۱۱،۱۱ ، البدایة والنهایة: ۱۱۶،۱۱ ، تهذیب الکمال للمزی: ۲۱۱،۱۱ ، سیر أعلام النبلاء للذهبی: ۳۰٤،۲۱ و سیاتی لفظه ]۔

لیکن جب حسین کوفہ کے قریب پنچ تو حالات کچھاور تھے وہ سمجھ گئے کہ کوفی وسبائی یہودیوں پر کنٹر ول حاصل کرنا آسان نہیں اس لئے انہوں نے یزید کے پاس جانے کی اجازت مانگی ،عبیداللہ ابن زیاد نے اجازت دے دی اور حسین رضی اللہ عنہ شام روانگی کے لئے تیار ہوگئے ،مگر خطوط جھجنے والے کوفی سمجھ گئے حسین رضی اللہ عنہ ہماری موت کا پیغام یزید کے پاس لے جارہے ہیں ،اس لئے



ان کوفیوں نے حسین رضی اللہ عنہ کے قافلہ پر جملہ کر کے خطوط جلا دیا اور حسین رضی اللہ عنہ کو بھی شہید کردیا خبرخواہان حسین رضی اللہ عنہ نے حسین کی حفاظت کے لئے جان کی بازی لگادی اوران کی اکثریت شہید ہوگئی مگر پھر بھی وہ قاتلین حسین کے پر قابونہ پاسکے،اس طرح حسین کے امت مسلمہ کی بھاتھادوا تفاق کی کوشش میں شہید ہوگئے۔

خلاصہ کلام ہیکہ حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت کا پس منظر یہود کی خونی تاریخ ہے، شہادت حسین سے قبل ، انبیاع پہم السلام، صحابہ کرام، خلفاء راشدین اور اہل بیت کی شہادتوں کا ایک سلسلہ ہے، حسین رضی اللہ عنہ کی شہادت بھی اسی سلسلے کی کڑی ہے، یعنی حسین رضی اللہ عنہ کوشہید کرنے والے وہی لوگ تھے جنہوں نے متعدد انبیاع پیم السلام کوشہید کیا، حسین رضی اللہ عنہ کے نانا رسول اللہ اللہ اللہ کو نہرد کے کرشہید کرنے کی کوشش کی، حسین رضی اللہ عنہ کے بہنوئی عمر فاروق رضی اللہ عنہ کوشہید کیا، حسین رضی اللہ عنہ کے خالوع ثان رضی اللہ عنہ کوشہید کیا، حسین رضی اللہ عنہ کے والدعلی رضی اللہ عنہ کوشہید کیا، حسین رضی اللہ عنہ کے والدعلی رضی اللہ عنہ کوشہید کیا، حسین رضی اللہ عنہ کے بھائی حسین رضی اللہ عنہ کوشہید کیا، عنہ کے ما حبر ادمی سیسلے بنت الحسین رضی اللہ عنہ ایک شوہر کو جب اسی ٹو لے نے شہید کیا تو انہوں نے اس کی صاحبر ادمی سیسینے بنت الحسین رضی اللہ عنہ اللہ عنہ اسی ٹو لے نے شہید کیا تو انہوں نے اس

قتلتم أبى (حسين)، وجدّى (على)، وأخى (ابن الحسين)، وعمى (حسن)، وزوجى، أيتمتمونى صغيرة، وأيّمتمونى كبيرة.

اے اہل کوفیتم ہی نے میرے والد (حسین ﴿) کول کیا ہتم ہی نے میرے دادا (علی ﴿) کول کیا ہتم ہی نے میرے بھائی (ابن الحسین ) کول کیا ہتم ہی نے میرے بچپا (حسن ﴿) کول کیا ہتم ہی نے میرے بچپا (حسن ﴿) کول کیا ہتم ہی نے میرے شوہر کول کیا ہتم لوگوں نے مجھے بچپپن میں بنتیم بناڈ الا ،اور بڑے ہونے پر بیوہ کردیا [العقد لفرید:۲۷۷/۷]۔





### باب دوم: حادثه کربلا کی روداد

### فصل اول: حادثه كربلا اور تاريخي روايات

#### (الف): روایات کربلا کی حقیقت:

حادثہ کر بلاکا مرجع تاریخی روایات ہیں جن کی جمع و حقیق میں وہ اہتمام نہیں ہوا جواحادیث کے باب میں ہوتا ہے، مزید بید کہ اکثر تاریخی روایات کے بیان کرنے والے ایسے رواۃ ہیں جوضعیف ہی نہیں بلکہ کذاب اور شیعہ ہیں، اور مؤخین نے حادثہ کر بلا کے بیان میں ان سب کی مرویات کیجا کر دی ہیں۔ حافظ ابن حجر رحمہ اللہ کہتے ہیں:

"وَقَد صَنَّفَ جَمَاعَةٌ مِّنَ الْقُدمَاءِ فِي مَقْتَلِ الْحُسَيُنِ تَصَانِيُف فِيهَا الغت وَالسميُن وَالصَّحِيح وَالسَّقِيهِ.

اور متقد مین نے شہادت حسین رضی اللہ عنہ ہے متعلق کتا ہیں تصنیف کی ہیں جن میں رطب ویا بس صحیح وغلط سب موجود ہے' آلاِ صابة لابن حجر: - ۸۱/۲]۔

مولا ناابوالكلام آزادلكهة بن:

"اس وقت جس قدر بھی مقبول اور متداول ذخیرہ اس موضوع پر موجود ہے وہ زیادہ تر نوحہ خوانی سے تعلق رکھتا ہے جس کا مقصد زیادہ سے زیادہ گریہ وبکا کی حالت پیدا کردینا ہے نہ کہ تاریخی حیثیت سے بیان واقعات "۔[شہیداعظم: ۲۰]۔

واضح رہے کہ تاریخی روایات ہے متعلق جوہم یہ کہدرہے ہیں کہ اس میں ہرطرح کی رطب ویا بس سے اور جھوٹ کو بھردیا گیا ہے تو بیکوئی الی بات نہیں ہے کہ اگر ان تاریخی روایات کے لکھنے والے مؤرخین کے سامنے کہتے تو وہ کوئی صفائی دے سکتے بلکہ ان مؤرخین نے تو خوداس حقیقت کا اعتراف کیا ہے کہ ان کی ان کتابوں میں ایسی روایات مل سکتی ہیں جونہ تو کسی طرح صبحے ہوسکتی ہیں ، اور نہ ہی کسی طرح سبحے میں آسکتی ہیں ، مثال کے طور پر تاریخ طبری ہی کولیں ، جس میں حادثہ کر بلاکی سب سے طرح سبحے میں آسکتی ہیں ، مثال کے طور پر تاریخ طبری ہی کولیں ، جس میں حادثہ کر بلاکی سب سے



زیادہ تفصیلات ہیں،اس کے متعلق خودامام طبری بیان کرتے ہیں:

فَمَا يَكُنُ فِي كِتَابِي هَلَا مِن خَبُر ذَكَرنَاهُ عَن بَعضِ المَاضِينَ مِمَّا يَستَنكِرهُ قَارِئه، أوُ يستَشنَعه سَامِعَه، مِنُ أجلِ أنَّه لَمُ يعُرِفُ لَهُ وَجُهَا فِي الصَّحَةِ، وَلا مَعْني فِي الْحَقِيُقَةِ، فَلْيَعْلَمُ الَّهُ عَنْ فَي الصَّحَةِ، وَلا مَعْني فِي الْحَقِيُقَةِ، فَلْيَعْلَمُ الَّهُ عَلْمُ لَمُ يعُرُفُ لَهُ وَجُهَا فِي الصَّحَةِ، وَلا مَعْني فِي الْحَقِيُقَةِ، فَلْيَعْلَمُ الَّهُ يَعْرَفُ لَهُ وَجُهَا أَتَى مِنُ قَبُلِ بَعْضَ نَاقلِيُه إِلَيْنَا، وَإِنَا إِنَّمَا أَدْيُنَا ذَلِكَ عَلْمُ نَحو مَا أَدى إِلَيْنَا.

ترجمہ: ''ہماری اس کتاب میں جوبعض الیمی روایات ہیں جنہیں ہم نے پچھلے لوگوں سے نقل کیا ہے، جن میں ہماری کتاب پڑھنے والے یا سننے والے اس بنا پر نکارت وشناعت محسوں کریں گے، کداس میں انہیں صحت کی کوئی وجہ اور معنی میں کوئی حقیقت نظر نہ آئے ، انہیں معلوم ہونا چاہئے کہ ان کا اندراج ہم نے خود اپنی طرف سے نہیں کیا ہے بلکہ اس کا منبی وہ ناقل ہیں جنہوں نے وہ روایات ہمیں بیان کیں، ہم نے وہ روایات اسی طرح بیان کردی جس طرح ہم تک پنچیں' [تاریخ الطبری: ۸۸۱، دیکھئے: کر بلا اور اس کا پس منظر: ص۲۳]۔

عتیق الرحمٰن تنبھلی صاحب مذکورہ وضاحت اورامام طبری کا بالا بیان درج کرنے کے بعد لکھتے ہیں:

''غور کیجئے! کہ جب مؤرخ کا دامن اتناوسیع ہوکہ موٹی اور دور سے نظر آنے والی اعجوبگی کے ساتھ بھی ایک روایت کواس کے بہاں بے چوں چرا جگہ مل سکتی ہے تو پھر راویوں کی کون تی غلطی ، مبالغہ آرائی یا غلط بیانی رہ جاتی ہے جس کی تو تع ہمیں اپنے ان مؤرخین کی کتابوں میں نہیں کرنی چاہئے؟ خاص کر کر بلا جیسے واقعات جن سے جذبات متعلق ہوتے ہیں، اور مثبت ومنفی مفادات بھی متعلق ہوتے ہیں' و کر بلا اور اس کا پس منظر بھی متعلق ہوتے ہیں۔ کر بلا اور اس کا پس منظر بھی متعلق ہوتے ہیں۔ کر بلا اور اس کا پس منظر بھی ہوتے ہیں۔ کہ بلا اور اس کا پس منظر بھی ہوتے ہیں۔ کو بلا اور اس کا پس منظر بھی ہوتے ہیں۔ کو بلا اور اس کا پس منظر بھی ہوتے ہیں۔ کی بلا اور اس کا پس منظر بھی ہوتے ہیں۔ کی بلا اور اس کا پس منظر بھی ہوتے ہیں۔ کی بلا اور اس کا پس منظر بھی ہوتے ہیں۔ کی بلا اور اس کا پس منظر بھی ہوتے ہیں۔ کی بلا اور اس کا پس منظر بھی ہوتے ہیں۔ کی بلا اور اس کا پس منظر بھی ہوتے ہیں۔ کی بلا اور اس کا پس منظر بھی ہوتے ہیں۔ کی بلا اور اس کا پس منظر بھی ہوتے ہیں۔ کی بلا اور اس کا پس منظر بھی ہوتے ہیں۔ کی بلا اور اس کا پس منظر بھی ہوتے ہیں۔ کی بلا اور اس کا پس منظر بھی ہوتے ہیں۔ کی بلا اور اس کا پس منظر بھی ہوتے ہیں۔ کی بلا اور اس کا پس منظر بھی ہوتے ہیں۔ کی بلا اور اس کا پس منظر بھی ہوتے ہیں۔ کی بلا اور اس کا پس منظر بھی ہوتے ہیں۔ کی بلا اور اس کا پس منظر بھی ہیں ہیں ہوتے ہیں۔ کی بلا کی بلا اور اس کا پس منظر بھی ہوتے ہیں۔ کی بلا کی بلا کی بلا کی بلا کی بلا کی بلا کی ہوتے ہیں۔ کی بلا کی بلا

الغرض روایات کر بلا کی حقیقت یہ ہے کہ ان میں محد ثانہ اصول نہیں برتے گئے ، اس لئے اپنے مفاد کے لئے ان میں من مانی تحریفیں کی گئیں ، نیز وافر مقدار میں فرضی واقعات بھی شامل کر لئے گئے ہیں ، اس لئے ان کے مطالعہ کے وقت انتہائی مختاط اور چوکس رہنے کی ضرورت ہے۔

### (ب): روایات کربلا اورمتضاد بیانات:

روایات کر بلا کی صرف یہی ایک خصوصیت نہیں ہے کہ ان کا اکثر حصہ من گھڑت اور غیر متند ہے بلکہ اس کے ساتھ ایک دوسری مصیبت ریبھی ہے کہ واضح تضاداور تعارض جگہ جگہ موجود ہے۔



جناب عتيق الرحل سنبهلي صاحب فرماتي بين:

'' متضاوروا يتوں والے اس واقع كى اصل حقيقت تو الله ہى جانتا ہے، ہمارا كہنا صرف اپنے مطالعہ كے نتیج كے طور يرہے' [واقعہ كربلا: ص ٢٨٨]۔

حافظ صلاح الدين يوسف لكصته بين:

''ایک تو تاریخ کی متضاوروایتوں نے واقعات کو بہت الجھا دیا ہے دوسرے اس سیاسی نوعیت کے واقعہ کو فرقہ کی متضاوروایتوں نے واقعات کو بہت الجھا دیا ہے دوسرے اس سیاسی نوعیت کے متراد ف فرجہ کی دوسر اللہ کی میں دیا گیا ہے، ہم تاریخی تضاد کے انبار سے اگر حقیقت کی چیرہ کشائی کریں تو بیراستہ طویل بھی ہوگا اور پھر بھی شاید آپ کے لئے نا قابل قبول ، کیونکہ کہا جاسکتا ہے کہ بیتاریخی روایت کا ایک پہلو ہے جبکہ روایات کا دوسرا پہلواس کے برعکس ہے،' درسومات محرم بھی۔

جب بات الی ہے کہ روایات کر بلا میں دونوں پہلو کی روایات موجود ہیں، ایک پہلوتو وہ ہے جس سے حسین اور ان کے اصحاب کی منقبت اور فضیلت ثابت ہوتی ہے اور بزید اور ان کے ساتھیوں پر جرح ہوتی ہے اور دوسرا پہلووہ ہے جس سے حسین اور ان کے ساتھیوں پر حرف آتا ہے اور بزید اور ان کے ساتھیوں کی براءت ثابت ہوتی ہے، تو آخر کیا وجہ ہے ان میں سے کسی ایک ہی پہلوکو منتخب کر لیا جائے اور مخالفین پر سب وشتم شروع کر دیا جائے۔

مولا نا مودودی نے اپنی کتاب خلافت وملوکیت میں اسی جانب داری کا مظاہرہ کیا ہے جس کے جواب میں حافظ صلاح الدین یوسف نے بجاطور پر لکھا:

''ہماری سمجھ میں نہیں آتا کہ بیتمام مکت بنیاں محض انہیں روایات کو سیح باور کرانے کے لئے کیوں ہیں، جو حضرت عثمان وحضرت معاویہ کی مجرم گرداتی ہیں؟ پیئلتہ بنیان آخران تاریخی روایات کی صحت کے لئے کیوں نہیں ہوسکتیں جو حضرت علی و حسین کے کردار کو بھی مجروح کرتی ہیں' [خلافت وملوکیت کی شرع حیثیت بس:۱۹۳]۔

کر بلاکی متضادروایات کی بابت بھی لوگوں میں یہی بے انصافی عام ہے چنانچہوہ تمام روایات قابل قبول سمجھ لی جاتی ہیں جن میں حسین کی حمایت اور یزید پرسب وشتم کی بات ہوتی ہے اور جن روایات میں حسین پر جرح ہوتی ہے اور یزید کی طرفداری ہوتی ہے وہ روایتیں مطلقاً روکر دی جاتی ہیں۔

ہمارے نزدیک چاہے حسین رضی اللہ عنہ کا معاملہ ہویا یزیدر حمداللہ کا ، ان میں سے کسی پر بھی اگرسب وشتم یا کسی طرح کی جرح والی روایت ملتی ہے تو وہ ہمارے نزدیک قطعاً قابل قبول نہیں کیونکہ ان روایات کی حقیقت ہم او پرواضح کر چکے ہیں۔

### (ج): روایات کربلا سے متعلق معتدل موقف:

روایات کربلا سے متعلق کوئی بھی موقف اپنانے سے پہلے درج ذیل تین باتیں پیش نظرر کھنی ضروری ہیں:

(۱) روایات کربلامیں ایسے لوگوں کے اعمال واخلاق کا تذکرہ بھی آتا ہے جن کامسلمان ہونا مختق ہے اور مسلمان دوسرے مسلمان کی سختق ہے اور مسلمان دوسرے مسلمان کی بے عزتی وکر دارکشی نہ کریں، رسول اکرم صلی الله علیہ وسلم نے ججة الوداع کے موقع برفر مایا:

فَإِنَّ دِمَاء كُمُ، وَأَمُوَالَكُمُ، وَأَعُرَاضَكُمُ، بَيْنَكُمُ حَرَامٌ، كَحُرُمَةِ يَوْمِكُمُ هَذَا، فِي شَهُرِكُمُ هَذَا، فِي بَلَدكُمُ هَذَا.

یقیناً تمہاری جانیں اور تمہارے مال اور تمہاری آبرو تمہارے درمیان اسی طرح حرام ہیں جس طرح آج کے دن کی حرمت تمہارے اس مہینے اوراس شہر میں ہے[صحیح البخاری: ۲٤/۱ رقم: ۲۷]۔

(۲) روایات کر بلامیں جن مسلمانوں کا تذکرہ آتا ہے ان کی ایک اہم خصوصیت یہ بھی ہے کہ وہ جس دور کے ہیں اس دور کے سلسلے میں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے خیر کی شہادت دی ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے:

خَيْرُ النَّاسِ قَرْنِي، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمُ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمُ.

سب سے بہتر میرے زمانہ کے لوگ ہیں، پھروہ لوگ جواس کے بعد ہوں گے، پھروہ لوگ جواس کے بعد ہول گے آصحیح البخاری:۔۱۷۱٫۳ رقم:۲۶۰۲]۔

(٣)روایات کر بلامیں ایسے سحابہ وتا بعین کا تذکرہ بھی آتا ہے جن کے فضائل ومنا قب مسلم ہیں۔ جب بات ایسی ہے کہ روایات کر بلاایسے لوگوں کے کردار سے بحث کرتی ہے جن میں مسلمان ہیں،



صحابہ و تا بعین ہیں ، اور قرون مشہود لھا بالخیر کے لوگ ہیں ، تو ان روایات کے سلسلے میں انہائی مختاط رہنا چاہئے ، کیونکہ بیر وایات اسنادی حیثیت سے اس معیار کی نہیں ہیں ، کہ ان پر آ نکھ بند کر کے بھروسہ کرلیا جائے ، خواہ ان کا بیان کچھ بھی ہو، بلکہ ان کی حقیقت ونوعیت کیا ہے ، گزشتہ سطور میں ہم اسے واضح کر چکے ہیں۔

شخ الاسلام ابن تيميه رحمه الله (المتوفى: ٢٨ ٧هـ) كهته بين:

"لَمُ يَجُزُ لِاَّحَدِ أَنُ يَحْتَجَّ فِى مَسْأَلَةٍ فَرُعِيَّةٍ بِحَدِيثٍ حَتَّى يُبَيِّنَ مَا بِهِ يَثْبُثُ، فَكَيُفَ يَحْتَجُّ فِى مَسَائِلِ الْأُصُولِ، الَّتِى يَقُدَحُ فِيهَا فِى خِيَارِ الْقُرُونِ وَجَمَاهِيرِ الْمُسُلِمِينَ وَسَادَاتِ أَوُلِيَاءِ اللَّهِ الْمُقَرَّبِينَ، بحَيْثُ لَا يَعْلَمُ الْمُحْتَجُّ بِهِ صِدْقَهُ ؟

ترجمہ: ''کسی شخص کے لئے کسی فروی مسئلہ میں بھی کسی حدیث سے استدلال اس وقت تک جائز نہیں ہے جب تک کہ وہ اسے صحیح ثابت نہ کردے ، پھر یہ کس طرح صحیح ہوسکتا ہے کہ ان اصولی مسائل میں جن سے خیرالقرون ، جمہور مسلمان ، اوراللہ تعالیٰ کے عظیم اولیاء (صحابہ ) پر حرف آتا ہے ، ان روایات کو بطور ججت پیش کرنا جائز ہو، جن کا صدق بی نامعلوم ہو' [منھاج السنة النبویة: ۲۱/۲]۔

قاضی ابو بکر بن العربی، المالکی رحمه الله (المتوفی ۵۴۳ ه ۵) فرماتے ہیں:

''أَنَّكُمُ لا تُقْبِلُونَ عَلَىٰ أَنْفُسِكُمُ فِى دِينَار، بَلُ فِى درهم، إلَّا عَدُلًا بَرِينَا مِّنَ التهم، سَلِيُمًا مِنَ الشَّهُوَةِ فَكِيْفَ تَقْبِلُونَ فِى أَحُوالِ السَّلْفِ وَمَا جَرى بَيْنَ الْأُوَائِلِ مِمَّن لَيْسَ لَه مَرتَبةً فِى النِّيْن، فَكَيفَ فِى الْعَدَالَةِ!

''جبتم اپنے خلاف دینارودرہم تک کا دعویٰ اس وقت تک سیح تسلیم نہیں کرتے جب تک کہ مدعی عادل، تہتوں سے پاک اورخواہشات نفسانی سے محفوظ نہ ہوتو پھرتم سلف کے احوال اور صحابہ کرام کے ماہین ہونے والے واقعات کے متعلق ان لوگوں کی روایت کس طرح قبول کر لیتے ہوجن کی عدالت تو کجا سرے سے جن کا دین ہی میں کوئی مقام نہیں ہے'' [العواصم من القواصم الأوقاف السعو دیتے:۔ ص۲۵۲]۔

لہذا کر بلا کی وہ روایات قطعاً قابل قبول نہیں ہیں جوشان صحابیت اور تابعین کے بلند معیار پر پورا نہیں اتر تیں ،خواہ ان کا تعلق حسین رضی اللہ عنہ سے ہویا پر یدرحمہ اللہ سے ، علاوہ بریں ، کر بلا کی



روایات میں ایک مجموعہ روایات ایسا بھی ہے جس سے نہ تو حسین رضی اللہ عنہ پر کوئی حرف آتا ہے اور نہ ہی ہزید کی کر دارکثی ہوتی ہے بلکہ اس مجموعہ روایات کی روسے وہ تمام تر الزامات لغوقر ارپاتے ہیں جو ایک دوسرے مجموعہ روایات کو بنیا دینا کر حسین رضی اللہ عنہ یا ہزید رحمہ اللہ پرعائد کئے جاتے ہیں۔
اگر روایات کر بلاکی حقیقت ونوعیت کو بجھ کر ،صحابہ وتا بعین اور سلف صالحین کی عظمت وفضیات کو پیش نظر رکھتے ہوئے شجیدگی سے غور کیا جائے توان روایات سے متعلق معتدل موقف یہی معلوم ہوتا ہے کہ تاریخی اعتبار سے ان کا صرف وہ حصہ قبول کیا جائے جو شان صحابیت اور تا بعین واسلاف کے معیار پر پور ااتر تا ہواور ان کے مجموعی طرز عمل سے مناسبت رکھتا ہو، قبطع نظر اس بات کے کہ ان کا تعلق حسین رضی اللہ عنہ اور ان کے اصحاب سے ہیا ہزید رحمہ اللہ اور ان کے اصحاب سے بے یا ہزید رحمہ اللہ اور ان کے اصحاب سے ۔

#### فصل دوم :حادثه کربلا کی روداد

گذشته سطور میں روایات کر بلا سے متعلق جوموقف پیش کیا گیا ہے اس روثنی میں حادثہ کر بلا کی روداد ملاحظہ ہو:

اس حادثہ کے واقعات کوہم درج ذیل پانچ مرحلوں میں تقسیم کر سکتے ہیں:

☆ پېلامرحله: قيام مدينه-

☆ دوسرامرحله: قيام مكهـ

🖈 تیسرامرحله: روانگی کوفه ( مکه سے قادسیة ک کاسفر ) ۔

🖈 چوتھامرحلہ: روانگی دمشق (قادسیہ سے کر بلاتک کاسفر )۔

🖈 یا نجوال مرحله: نزول کربلا، ووقوع حادثه۔

#### يهلا مرحله: قيام مدينه:

امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی وفات کے بعدیزید رحمہ اللہ خلیفہ ہنے ، یزید کی خلافت اوران کی بیعت کتاب وسنت کے موافق تھی جبیبا کہ بخاری کی درج ذیل حدیث سے بیتہ چلتا ہے:



امام بخاری رحمه الله (المتوفی:۲۵۲ه) نے کہا:

حَدَّثَنَا سُلَيُ مَانُ بُنُ حَرُبٍ حَدَّثَنَا حَمَّادُ بُنُ زَيْدٍ عَنُ أَيُّوبَ عَنُ نَافِعٍ قَالَ لَمَّا حَلَعَ أَهُلُ الْمَدِينَةِ يَزِيدَ بُنَ مُعَاوِيَةَ جَمَعَ ابُنُ عُمَرَ حَشَمَهُ وَوَلَدَهُ فَقَالَ إِنِّى سَمِعْتُ النَّبِيَّ عَلَيْ يَقُولُ لُلَمَ فِي يَعْوَمُ النَّيِّ عَلَيْ بَيْعِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنَّى لَا يَنْ عَلَى بَيْعِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنَّى لَا يَنْعَلَا هَذَا الرَّجُلَ عَلَى بَيْعِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنِّى لَا أَعْلَمُ عَدُرًا أَعْظَمَ مِنْ أَنْ يُبَايَعَ رَجُلٌ عَلَى بَيْعِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُنْصَبُ لَهُ الْقِتَالُ وَإِنِّى لَا أَعْلَمُ أَعْدَرًا أَعْظَمَ مِنْ أَنْ يُبَايَعَ وَجُلٌ عَلَى بَيْعِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُنْصَبُ لَهُ الْقِتَالُ وَإِنِّى لَا أَعْلَمُ أَكُمُ عَلَاهُ وَلَا بَايَعَ فِى هَذَا الْأَمُو إِلَّا كَانَتُ الْفَيُصَلَ بَيْنِي وَبَيْنَهُ.

نافع روایت کرتے ہیں کہ جب اہل مدینہ نے یزید بن معاویہ کی بیعت تو ڈ دی تو ابن عمر اللہ نے اپنے ساتھیوں اور بچوں کو اکٹھا کیا اور کہا کہ میں نے نوع اللہ اور کہا کہ میں نے نوع اللہ اور اس کے رسول کے موافق قیامت کے دن ایک جھنڈ انصب کیا جائے گا، اور ہم اس (یزید) کی بیعت اللہ اور اس کے رسول کے موافق میں میں نہیں جانتا کہ اس سے بڑھ کر کوئی بے وفائی ہو گئی ہے کہ ایک شخص کی بیعت اللہ اور اس کے رسول کے موافق ہو جائے بھر اس سے جڑھ کی جائے بتم میں سے جڑھ ض یزید کی بیعت تو ڑے گا، اور اس کی اطاعت سے روگر دانی کرے گا تو میر ااس سے کوئی رشتہ باتی نہیں رہے گا البحاری: ۱۸ ابوار قم: االے ا

اس روایت سے درج ذیل باتیں ثابت ہوئیں:

ا: یزید کی بیعت وخلافت کتاب وسنت کے مطابق تھی۔

۲: ابن عمررضی الله عنه نے بیعت توڑنے والوں پراس حدیث رسول کوفٹ کیا ہے جس میں خلیفہ کی بیعت توڑنے کی وعید ہے۔

سو: تمام صحابہ بشمول حسین رضی اللہ عنہ اور تا بعین بیزید کی بیعت وخلافت سے متفق تھے، کیونکہ ابن عمر رضی اللہ عنہ نے بلاا ستنتاء وَإِنَّا قَدُ بَایَعُنا کہا ہے اور دوسری کوئی بھی صحیح روابیت الی نہیں ملتی جس سے معلوم ہوکہ بیزید کی خلافت سے کسی ایک نے بھی اختلاف کیا ہے، جن روا تیوں میں آتا ہے کہ ابن عمر ابن عباس ، ابن زبیر وحسین رضی اللہ عنہ نے بیعت سے انکار کیا وہ جھوٹی ہونے کے ساتھ ساتھ بخاری کی اس ثابت شدہ روابیت کے خلاف ہے لطف تو یہ ہے کہ جھوٹی روابیت میں منکرین بیعت میں ابن عمر رضی اللہ عنہ نہ صرف بیکہ ابن عمر رضی اللہ عنہ نہ صرف بیکہ ابن عمر رضی اللہ عنہ نہ صرف بیکہ بخاری کی صحیح روابیت میں ابن عمر رضی اللہ عنہ نہ صرف بیکہ



بیعت کا اقر ارکررہے ہیں بلکہ اسے کتاب وسنت کے موافق بھی بتلارہے ہیں۔

7: جن لوگوں نے بزید کی خلافت سے اختلاف کیا تھاان کا واقعہ شہادت حسین رضی اللہ عنہ کے بہت بعد کا تھا، گویا کہ شہادت حسین سے قبل اوراس کے بعد ایک لمبے عرصہ تک پوری امت مسلمہ بشمول حسین رضی اللہ عنہ میں سے کسی ایک شخص نے بھی بزید کے خلاف خروج نہیں کیا اور نہ ہی ان کی بیعت توڑی۔

۵: شہادت حسین رضی اللہ عنہ کے بہت بعد جن لوگوں نے یزید سے اختلاف کیا وہ لوگ بھی پہلے
 بیعت کر چکے تھے، کیونکہ ابن عمر رضی اللہ عنہ نے انہیں عہد شکن قرار دیا ہے۔

جب یہ معلوم ہوگیا کہ بزید کی بیعت وخلافت کتاب وسنت کے موافق تھی اور پوری امت اس پر متنق تھی تو لازمی بات ہے کہ حسین رضی اللہ عنہ بھی خلافت بزید کو تسلیم کرنے والوں میں سے تھے، بزید کے با قاعدہ خلیفہ بننے کے وقت حسین رضی اللہ عنہ مدینہ میں مقیم تھے اور اس بھی ان کے تعلق سے کوئی السی متندر وایت نہیں ملتی جس سے مستفاد ہوکہ انہیں خلافت بزید پر کوئی اعتراض تھا۔

بلکہ بعض روایات بتلاتی ہیں کہ بزید کے باقاعدہ خلیفہ بننے کے بعد بزید کے اصحاب جب مدینہ میں حسین رضی اللہ عنہ کے پاس بیعت کی رسم پوری کرنے کے لئے پہنچ تو انہوں نے بالکل انکار نہیں کیا بلکہ مجمع عام میں بدر سم پوری کرنے کا وعدہ کیا تا کہ سب کو معلوم ہوجائے کہ حسین رضی اللہ عنہ بھی بزید کے خالف نہیں ہیں:

وَدَعَاهُ إِلَى الْبِيْعَةِ، فَقَالَ حُسَيْنُ: إِنَّالِلْهِ وَانَّا إِلَيْهِ رَاجِعُونَ وَرَحِمَ اللَّهُ مُعَاوِيَةَ وَعَظم لَک الاجُور. أمَّا مَا سَئَلَتَنِي مِنَ الْبَيعَةِ فَإِن مِثْلِي لَا يَعُطى بَيْعَتِه سِرا وَّلَا اَرَاکَ تَجتَرءُ بِهَا مِنِّي سِرا دُونَ اَن نظهرُهَا عَلٰي رُؤوسِ النَّاسِ عَلانِيَة، قَالَ أجل. قَالَ: فَإِذَا خَرجُتُ إِلَى النَّاسِ فَكانَ اَن نظهرُهُمُ إِلَى الْبَيعَةِ دَعوتنا مَعَ النَّاسِ فَكَانَ اَمراً وَاحِداً، فَقَالَ لَه الوَلِيُدُ، وَكَانَ يُحِبُّ الْعَافِيَة: فَانُصَرف عَلى اسُمِ اللَّهِ حَتَى تَأْتِينَا مَع جَمَاعَةِ النَّاسِ.

ولید نے حسین رضی اللہ عنہ کوامیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی وفات کی خبر دی اوریزید کے لئے بیعت کی دعوت دی تو حسین رضی اللہ عنہ نے کہا: اناللہ وانا اِلیہ راجعون ، اللہ معاویہ رضی اللہ عنہ پررحم کرے، اور تمہیں اجرعظیم

سے نوازے تم مجھ سے جو بیعت کا مطالبہ کررہے ہوتو مجھ جیسے خض کو خفیہ بیعت نہیں کرنی چاہئے ، اور میں سمجھتا ہوں کہ تم بھی یہاں کی گئی خفیہ بیعت کو کافی نہیں سمجھو گے جب تک میں پورے مجمع کے سامنے اس کا اعلان نہ کردوں ، ولید نے کہا جی ہاں آپ نے درست فر مایا ، اس پر حسین رضی اللہ عنہ نے کہا کہ جب تمام لوگوں کو بلاکر بیعت لینا تو وہاں لوگوں کے ساتھ ہمیں بھی بلالینا پھر تمام لوگوں کے ساتھ ہماری بیعت بھی ہوجائے گی ، تو ولید نے جو عافیت پیند سے کہا: ٹھیک ہے پھر آپ اللہ کا نام کیکر رخصت ہوں اگلی بارتمام لوگوں کے ساتھ آپ اللہ کا تاریخ الطبری:۔ ۳۳۹/۹

حسین رضی اللہ عنہ نے بھرے مجمع میں بیعت کی خواہش اس لئے ظاہر کی تا کہ یہ بات زیادہ سے زیادہ سے زیادہ شہور ہوجائے اور سب کو معلوم ہوجائے کہ حسین رضی اللہ عنہ پزید کے مخالف نہیں ہیں ، اور انہوں نے پزید کی بیعت کر لی ہے ، دراصل حسین رضی اللہ عنہ سے سبائیوں نے مخالفت کی امیدیں لگار کھی تھیں اس کئے حسین رضی اللہ عنہ بھرے مجمع میں بیعت کرنا جا ہے تا کہ یہ بات عام ہوجائے۔

یادر ہے کہ ایک ہوتا ہے خلافت کو تسلیم کرنا اور بیعت پر رضا مند ہونا اور ایک ہوتا ہے بیعت کی رسم
پوری کرنا ، اطاعت امیر کے لئے پہلی چیز ہی کافی ہے اور دوسری چیز ایک رسی ہے جس کا مقصد اقرار
بیعت کو سب کے علم میں لانا اور اس پر مہر لگانا ہوتا ہے ، موخر الذکر روایت میں جویہ ہے کہ حسین رضی
اللّٰد عنہ سے بیعت کا مطالبہ کیا گیا تو اس سے کوئی بیرنہ سمجھے کہ انہوں نے خلافت پر بید کو اب تک تسلیم
نہیں کیا تھا بلکہ خلافت تو تسلیم کیا تھا لیکن بیعت کی رسم کا مطالبہ ہور ہا تھا، جس سے حسین رضی اللّٰہ عنہ
نے قطعاً انکار نہیں کیا بلکہ مجمع عام میں اس رسم کی ادائیگی کا مطالبہ کیا۔

اور بیعت اگر منظور ہوتو اس کی رسم کی ادائیگی میں تاخیر کرنا کوئی عیب کی بات نہیں ہے،خود حسین رضی اللہ عنہ کے والدعلی رضی اللہ عنہ کود کیے لیس بخاری ومسلم کی روایت کے مطابق انہوں نے خلیفہ اول ابو بکر الصدیق رضی اللہ عنہ کی بیعت کی رسم چھ ماہ بعدادا کی:

بخاری کے الفاظ:

وَعَاشَتُ بَعُدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سِتَّةَ أَشُهُورٍ، فَلَمَّا تُوُقِّيَتُ دَفَنَهَا زَوُجُهَا عَلِيٌّ لَيُّلا، وَلَهُ يُؤُذِنُ بِهَا أَبَا بَكُر وَصَلَّى عَلَيْهَا، وَكَانَ لِعلِيٍّ مِنَ النَّاسِ وَجُهٌ حَيَاةَ فَاطِمَةَ، فَلَمَّا



تُوفِّيَتِ اسْتَنْكَرَ عَلِيٌّ وُجُوهَ النَّاسِ، فَالْتَمَسَ مُصَالَحَة أَبِي بَكْرٍ وَمُبَايَعَتَهُ، وَلَمُ يَكُنُ يُبَايِعُ تِلْكَ الْأَشُهُرَ.[بحارى: ١٣٩٥روهم: ٤٢٤٠].

### مسلم كالفاظ:

وَعَاشَتُ بَعُدَ رَسُولِ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سِتَّةَ أَشُهُرٍ، فَلَمَّا تُوُفِّيَتُ دَفَنَهَا زَوُجُهَا عَلِيٌّ بُنُ أَبِي طَالِبٍ لَيُلا، وَلَمْ يُؤُذِنُ بِهَا أَبَا بَكُرٍ، وَصَلَّى عَلَيْهَا عَلِيٌّ، وَكَانَ لِعَلِيٍّ مِنَ النَّاسِ عِلِيٌّ بُنُ أَبِي طَالِبٍ لَيُلا، وَلَمْ يُؤُذِنُ بِهَا أَبَا بَكُرٍ، وَصَلَّى عَلَيْهَا عَلِيٌّ، وَكَانَ لِعَلِيٍّ مِنَ النَّاسِ وَجُهَةٌ حَيَادةَ فَاطِمَة، فَلَمَّا تُوفِّيَتِ استنگر عَلِيٌّ وُجُوهَ النَّاسِ، فَالْتَمَسَ مُصَالَحَة أَبِي بَكُرٍ وَجُهَةٌ حَيَادة فَاطِمَة، فَلَمَّا تُوفِّيَتِ استَنكر عَلِيٌّ وُجُوهَ النَّاسِ، فَالْتَمَسَ مُصَالَحَة أَبِي بَكُرٍ وَمُهُا يَعَتُهُ، وَلَمْ يَكُنُ بَايَعَ تِلْكَ الْأَشُهُرَ. [ مسلم: ١٣٨٠ /٣ رقم: ١٧٥٩].

فاطمه رضی الله عنها آپ الله عنه و اور خودان کی نماز جنازه پڑھ رضی الله عنه فن کردیا اور ابو بکررضی الله عنه پراوگ بہت توجد کھتے رہے لیکن ان کی وفات کے لیے ۔ فاطمہ رضی الله عنه الله عنه بدانہوں نے دیکھا کہ اب لوگوں کے مندان کی طرف سے پھرے ہوئے ہیں۔ اس وقت انہوں نے ابو بکر رضی الله عنه سے مصالحت کر لینا اور ان سے بیعت کر لینا چیا ہا اس سے پہلے چھ ماہ تک انہوں نے ابو بکر رضی الله عنه سے بیعت نہیں کی تھی۔ [بحاری: ۲۵۰۰ ۱۳۸۰ رقم: ۲۲۵، مسلم: ۲۳۸۰ رقم: ۲۷۵ ا

صحیحین کی روایات سے معلوم ہوا کہ ملی رضی اللہ عنہ نے چھ ماہ تک ابوبکر رضی اللہ عنہ سے بیعت کی رسم پوری نہیں کی تھی لیکن اس کا میہ مطلب ہر گزنہیں ہے کہ انہیں ابوبکر رضی اللہ عنہ کی خلافت و بیعت سے انکار تھا۔

امام نو وی رحمه الله مذکوره حدیث کی شرح میں فرماتے ہیں:

''ہرایک شخص کے لئے بیضروری نہیں ہے کہ وہ امیر کے پاس حاضر ہوکراس کے ہاتھ میں اپناہا تھ رکھے بلکہ ضروری بیہ ہے کہ جب اہل حل وعقد کی طرف سے کوئی امیر منتخب ہوجائے تو وہ اس کی اطاعت قبول کر لے اور اس کی مخالفت ظاہر نہ کرے اور نہ ہی اس کی نافر مانی کرے، یہی حال علی کا اس مدت (چھ ماہ کے جگ) میں بیعت ابو بکر چھ (کی رسمی اوا یکی ) سے قبل تھا کیونکہ علی رضی اللہ عنہ نے اس دوران ابو بکر رضی اللہ عنہ کی مخالفت ظاہر نہیں کی اور نہ ہی ان کی نافر مانی کی بلکہ انہوں نے عذر کی بنا پر حاضری (بیعت کے رسم کی ادائیگی)



میں تاخیر کی [شرح النووی علی مسلم: ۲۷۷/۱۲] ـ

ہم کہتے ہیں یہی معاملہ حسین رضی اللہ عنہ کا بھی ہے انہوں نے بھی یزید کی مخالفت ظاہر نہیں کہ بلکہ مسلحاً (جو کہ ان حالات میں ایک عذر تھااس کے سبب ) میعت میں تاخیر کی۔

بهرحال اگلے دن وعدہ کے مطابق حسین کر یہ میں موجود رہے لیکن حکام دوسری مصروفیات کے باعث ان کی بیعت کا انتظام نہیں کر سکے اور پھراس کے بعدوالی رات کو سین کم مکہ روانہ ہوگئے۔ فَتشَاغَلُوا عَن حُسَیُن بطلبِ عَبُد اللَّهِ یوْمهُم ذَلِکَ حَتَّی أَمسُوا، ثُمَّ بعث الرجَال إِلَی حُسَیُن عِنْدَ المساء فَقَال: أَصْبَحُوا ثُمَّ تروُنَ وَنَریٰ، فَکَفُّوا عَنُه تِلَکَ اللَّيلَة، وَلَم يلحوا عَلَيْه، فَحَرَ جَحُسَیُن مِن تَحت لیُلَته.

حکام اگلے دن عبداللہ بن زبیر کے سلسلے میں مصروف رہے یہاں تک کہ شام ہوگئ پھر شام کو انہوں نے بعض لوگوں کو حسین کے پاس بھیجا تو آپ نے فرمایا صبح ہوجائے پھر دیکھیں گے، چنانچہ بیلوگ واپس ہو گئے اور حسین کے اور حسین کا اور حسین کے اصرائبیں کیا، پھر حسین کا اور حسین کے اتاریخ الطبری:۔ ۱۰۵ ۳۶۔

ظاہر ہے اس میں حسین رضی اللہ عنہ کی کوئی کوتا ہی نہیں ہے وہ وعدہ کے مطابق اگلے دن مدینہ ہی میں موجود تھے لیکن حکام ،حسین رضی اللہ عنہ کی خواہش کے مطابق ان کی بیعت کا انتظام نہ کرسکے اور شام کوان کے پاس ان کے شرائط کے خلاف پنچے اور حسین رضی اللہ عنہ کمہ روانہ ہوگئے وعدہ نہیں کیا بلکہ کہا کہ مجمع جوجانے دو پھر دیکھیں گے، لیکن اسی رات حسین رضی اللہ عنہ کمہ روانہ ہوگئے۔

### دوسرا مرحله: قيام مكه:

حسین رضی اللہ عنہ مکہ آگئے، مکہ کس لئے آئے تھا اس بارے میں ہم حسین رضی اللہ عنہ کے ساتھ حسن طن ہی رکھیں گے کہ ان کی نیک ترجیجات ہی تھیں، یہ بات قطعاً نہیں شلیم کی جاسکتی کہ بیعت بزید سے چھٹکا را حاصل کرنے کی غرض سے مکہ آئے تھے کیونکہ:

ہانہوں نے بیعت پر رضامندی ظاہر کردی تھی صرف آئی بات ہی بیعت کے لئے کافی ہے اور رسم بیعت کی ادائیگی مزید تاکید کے لئے ہوتی ہے، جیسا کہ گذشتہ سطور میں صحیحین کے حوالے سے واضح کیا گیا، لہذا اصل مقصود پورا کرنے کے بعدر سم بیعت کی ادائیگی سے فرار بے معنی چیز ہے۔

﴿ وہ دودن پہلے بیعت کا وعدہ کر چکے تھے اوران سے وعدہ خلافی کی تو قع نہیں کی جاسکتی۔

﴿ دوسرے دن کلمل طور پر وہ مدینہ ہی میں مقیم رہے اور وعدہ بیعت کی تکمیل کے لئے تیار تھے،

مگران کی بیعت کا انتظام حکام کی طرف سے نہیں ہوسکا،اس میں حسین رضی اللہ عنہ کا کوئی قصور نہیں۔

﴿ اگر بیعت سے فرار کی نیت لے کر مکہ گئے تھے تو یہ غیر معقول بات تھی کیونکہ مکہ میں بھی ان سے بیعت کا مطالبہ ہوتا۔

مولا ناسيرعلى احمر عباسي لكھتے ہيں:

" رہاان دونوں بزرگوں (حسین وابن زبیرضی الله عنها) کا مکه آنا تو ضروری نہیں ہے کہ امیر ولید کو دھوکہ دے کر ہی ان کا آنا ہوا ہو، آ دمی یوں ہی بھی تو مکه آسکتا ہے، امیر المؤمنین حضرت معابیرضی الله عنه کی وفات یکم رجب ۲۹ ہجری کو ہوئی تھی، اور بیم مہینه عمره کا ہوتا ہے، البذا قرین قیاس میہ ہے کہ بید دونوں بزرگوار پہلے ہی سے غالبابنیت عمره آگئے تھے" آحضرت معاویہ کی ساسی زندگی: سے ۳۱۳س۔

بہرحال جب حسین رضی اللہ عنہ بیعت کی رسم پوری کئے بغیر مکہ پہنچ گئے اور یہ بات اہل کوفی (سبائیوں یہودیوں) کومعلوم ہوئی تو انہوں نے یہ بچھ لیا کہ حسین رضی اللہ عنہ یزید کی خلافت سے منفق نہیں ہیں، پھرانہوں نے سازش رچی کی حسین رضی اللہ عنہ کا استعال کر کے مسلمانوں کے بچ خوزیزی کی جائے اور جمل وصفین کی تاریخ دہرائی جائے،اس کی خاطرانہوں نے حسین رضی اللہ عنہ کی طرف خطوط بھیجنا شروع کیا۔

حسین رضی الله عنداہل کوفہ کی میسازش بہت پہلے ہی بھانپ گئے تھے کہ میکوفی انہیں خلیفہ بنانے کے لئے ہرگزنہیں بلارہے ہیں بلکہ ان کا اصل مقصود امت مسلمہ کے بیج فتنہ وفساد اور قبل وغارت گری عام کرنا ہے اور وہ چاہتے میہ ہیں کہ اپنے اس مقصد کے لئے حسین رضی الله عنہ کا استعمال کریں اور جب مقصود پورا ہوجائے تو انہیں بھی قبل کردیں گے۔

امام ابن كثير رحمه الله قل كرتے مين:

كَانَ أَهُلُ الْكُوفَةِ يكتبون إليه يَدْعُونَهُ إِلَى الْخُرُوجِ إِلَيْهِمُ فِي خِلَافَةِ مُعَاوِيَةَ، كل ذلك



يأبى عليهم، فقدم منهم قوم إلى محمد بن الُحَنفِيَّةِ يَطُلُبُونَ إِلَيْهِ أَنُ يَخُرُجَ مَعَهُمُ فَأَبَى، وجاء إلى الحسين يعرض عليه أمرهم، فقال له الحسين: إِنَّ الْقَوْمَ إِنَّمَا يُرِيدُونَ أَنُ يَأْكُلُوا بِنَا، ويستطيلوا بنا، ويستنبطوا دماء الناس ودماء نا ، فَأَقَامَ حُسَيُنٌ عَلَى مَا هُوَ عَلَيْهِ مِنَ الْهُمُومِ، مَرَّةً يُرِيدُ أَنُ يَسِيرَ إِلَيْهِمُ، وَمَرَّةً يجمع الإقامة عنهم.

معاویہ رضی اللہ عنہ بی کے دور میں اہل کوفہ حسین رضی اللہ عنہ کی طرف خطوط بھیج تھے اور انہیں اپنے پاس
آنے کی مسلسل دعوت دیتے ، لیکن حسین رضی اللہ عنہ ہر بارا نکار کرتے رہے ، پھر پھی کوفی حسین رضی اللہ عنہ

کے بھائی محمر بن حفیہ کے پاس آئے اور مطالبہ کیا کہ وہ ان کے ساتھ چلیں لیکن انہوں نے بھی صاف انکار

کردیا اور حسین رضی اللہ عنہ کے سامنے آکر ان کی اس پیشکش کے بارے میں بتلایا تو حسین رضی اللہ عنہ نے

ہا: یکوفی لوگ در حقیقت ہمیں اپنے مفاد کے لئے استعال کرنا چاہتے ہیں ، نیز وہ ہمار ااستعال کرکے

امت مسلمہ کے بی خوریزی پھیلانا اورخود ہمارا بھی خون بہانا چاہتے ہیں ، یہ سب دکھ کر حسین رضی اللہ
عنہ فکر مند ہو گئے بھی سوچتے کہ (اس فتنہ کوخت کے لئے ) ان کے پاس جا (کر پھیکرنا) چاہئے اور بھی
سوچتے کہ جہال ہیں وہیں رہنا چاہئے [البدایة والنہایة ط إحیاء التراث :۔ ۱۷۶۱۸]۔

حسین کی سازش کو بہت اچھی طرح سمجھ کی تھے، اسی طرح مکہ سے روانہ ہونے کے بعد ایک مقام پر پہنچ تو مسین کی سازش کو بہت اچھی طرح سمجھ کی تھے، اسی طرح مکہ سے روانہ ہونے کے بعد ایک مقام پر پہنچ تو حسین کی نے صاف طور سے کہ دیا کہ ان کے خطوط اس بات پرغماز ہیں کہ یہ جھے تم کر کرنا چاہتے ہیں۔ چنا نچہ کمال الدین ابن العدیم (المتوفی: ۲۲۰ھ) اپنی سند سے ایک روایت نقل کرتے ہیں کہ ایک حاجی راستہ میں حسین رضی اللہ عنہ کولوگوں سے ہٹ کر ایک جگہ بیٹھ کر بہت سارے خطوط پڑھتے ہوئے دیکھا تو سوال کیا یہ کیا ہے اور آپ تم ام لوگوں سے دور یہاں تنہا کیوں بیٹھے ہیں تو حسین رضی اللہ عنہ نے جواب دیا:

هٰذِهِ كَتَب أَهُل الْكُولَفَةِ إلى وَهُمُ قَاتِلِي، فَإِذَا فَعَلُوا ذَٰلِكَ لَمُ يَتُركُوا لِلَّهِ حُرمَة إلا انتهكه ها.

يه ميرے نام اہل کوفد کے خطوط ہیں اور وہ مجھے قتل کرنا چاہتے ہیں ، اگرانہوں نے ایسا کرڈ الاتو اللہ کی تمام



حرمات كويامال كروُ اليس [بغية الطلب في تاريخ حلب: ٢٦١٦/٦] \_

یہی بات شیعہ مصنف نے بھی نقل کیا ہے ملاحظہ:

إِنَّ هُوُّلاءِ أَخَافُونِيُ وَهَاذِهِ كتب أَهُلِ الْكُوفَة وَهُمُ قَاتلِي

يوگ مجھ خوفزده كرر ہے ہيں اور يواہل كوفد كے خطوط ہيں يہ مجھ قبل كرنا جا ہے ہيں[مقتل الحسين للمقرم: ص ١٧٥]۔

معلوم ہوا کہ حسین رضی اللہ عنداس بات سے بخو بی واقف تھے کہ اہل کوفہ ان کے ساتھ بھی بھی وفاداری نہیں کر سکتے بلکہ اہل کوفہ کا مقصد آپ کواستعال کر کے مسلمانوں کا خون بہانا، اور بالآ خرانہیں بھی قتل کرنا ہے، ان حالات میں بیناممکن ہے کہ حسین رضی اللہ عنہ کوفہ خلیفہ بننے کی نیت سے جا ئیں اور سب کچھ جاننے کے باوجود ان غدار کوفیوں پر اعتماد کرلیں ، کوئی معمولی سے معمولی شخص بھی ان حالات میں ایسافیصانہیں کرسکتا۔

لہذادرست بات یہی معلوم ہوتی ہے کہ حسین کے فیہ کا ارادہ محض اس لئے کیا تھا تا کہ اہل کوفہ کی بغاوت کے خاتمہ کے لئے اپنی خدمات پیش کرسکیں ، کیونکہ حالات بتارہے سے کہ کوفی ان کے تل بغاوت کے در پے ہیں ، مزید یہ کہ اللہ کے نبی اللہ ہے نبی سے تو بہتر ہوگا کہ مکہ میں میراخون نہ بہاوروہ بھی اس طرح کہ میری شہادت صوف اخروی سعادت میں محصور ہوجائے اور اس کے ساتھ ساتھ امت کے طرح کہ میری شہادت ان کے شہادت ان کی شہادت ان کی شہادت ان کے اخروی اجروثوا ہے باعث ہونے کے ساتھ ساتھ امت کے تی میں بھی مفید ثابت ہو۔

کے لئے اخروی اجروثوا ہے کہ باعث ہونے کے ساتھ ساتھ امت کے تی میں بھی مفید ثابت ہو۔

گیراس صورت حال میں حسین کے کے ساتھ ساتھ امت کے تی میں بھی مفید ثابت ہو۔

گیراس صورت حال میں حسین کے کے ساتھ ساتھ امت کے تی میں بھی مفید ثابت ہو۔

اول:جہال پر ہیں وہیں اقامت پذیرر ہیں اور مستقبل کے حالات اللہ کے سپر دکر دیں۔

دوم: کسی سرحد پر جا کرمجاہدین کے ساتھ جہاد کرتے اور شہادت پاتے اس طرح مکہ کی سرز مین میں ان کا خون نہ بہتا نیز ان کی شہادت سے امت کا بھی بھلا ہوتا۔

### 33

سوم: کوفہ جا کروہیں اقامت اختیار کرلیں اور اہل کوفہ پر کنٹرول حاصل کریں اور انہیں سمجھا بجھا کریا کسی بھی ممکنہ صورت پر عمل کر کے انہیں اسلامی حکومت کے تابع رکھیں جیسا کہ ان کے بڑے بھائی حسن رضی اللہ عنہ نے کیا تھا، گرچہ اس نیک اقد ام کی وجہ سے دشمنان اسلام انہیں شہید کرڈ الیں جس طرح ان کے بڑے بھائی حسن رضی اللہ عنہ کے ساتھ ہوا، الی صورت میں بھی مکہ کی مقدس سرز مین پر ان کا خون نہ بہے گا نیز ان کی شہادت ان کے حق میں اخروی مقام ومر ہے کے ساتھ ساتھ امت کے حق میں بھی مفید ثابت ہوگی۔

چنانچہ حسین کے آخری صورت کوتر جیج دی اور یہی فیصلہ کیا کہ مکہ میں اپناخون نہیں بہنے دیں بلکہ مکہ سے باہر شہادت یا کیں گے اور اپنی شہادت کو ذخیرہ آخرت بنانے کے ساتھ ساتھ ،امت کے حق میں بھی مفید ثابت کریں گے اسی مقصد کے تحت حسین کے نامہ سے دوائگی کا فیصلہ کیا۔

یافتدام گرچہ مخلصانہ تھالیکن بہت ہی پرخطرتھا،اس لئے بعض خیرخواہوں نے آپ کومشورہ دیا کہ آپ میرا آپ کہ منہ چھوڑوں گا تو بہیں پر میرا آپ مکہ نہ چھوڑوں گا تو بہیں پر میرا خون بہادیا جائے گا،اس لئے بہتر ہے کہ اس مقدس سرزمین پرمیراخون نہ بھے:

امام طبرانی رحمه الله (التوفی: ٣١٠ه ص)نے کہا:

حَدَّثَنَا عَلِيٌّ بن عَبُدِ الْعَزِيزِ ، حَدَّثَنَا إِسْحَاقُ ، حَدَّثَنَا سُفَيَانُ ، عَنُ إِبْرَاهِيمَ بن مَيُسَرَةَ ، عَنُ طَاوُسٍ ، قَال: قَالَ ابُنُ عَبَّاس: اسْتَأْذَنَبِي حُسَيُنٌ فِي الْخُرُوجِ ، فَقُلُتُ : لَوُلا أَنْ يُزُرِي عَنُ طَاوُسٍ ، قَال: قَالَ ابُنُ عَبَّاس: اسْتَأْذَنَبِي حُسَيُنٌ فِي الْخُرُوجِ ، فَقُلُتُ : لَوُلا أَنْ يُزُرِي ذَلِكَ بِي أَوْ بِكَ لَشَبَكُتُ بِيَدِي فِي رَأْسِكَ ، قَالَ: فَكَانَ الَّذِي رَدَّ عَلَيَّ ، أَنْ قَالَ: " لَأَنُ اللَّهِ وَرَسُولِه" ، قَالَ: فَذَلِكَ أَقُتَلَ بِيمَكَانِ كَذَا وَكَذَا أَحَبُّ إِلَى عِنْ أَنْ يُسْتَحَلَّ بِي حَرَمُ اللَّهِ وَرَسُولِه" ، قَالَ: فَذَلِكَ الَّذِي سَلَى بنفُسِي عَنُهُ .

عبداللد بن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ حسین کے جھے سے روائل کوفہ کی اجازت طلب کی تو میں نے کہا: اگر میر کی اور آپ کی شان کے خلاف نہ ہوتا تو میں آپ کو پکڑ کررکھتا ،عبداللہ بن کہتے ہیں کہاس پر حسین کے جواب دیا کہ: میں فلال فلال مقام پر قتل کردیا جاؤں بیمیرے نزد یک اس بات سے زیادہ بہتر ہے کہ میری وجہ سے مکہ کی حرمت پامال ہو،عبداللہ بن عباس کہتے ہیں کہ یہ بات کہہ کر حسین کے نے دیں کہ یہ بات کہہ کر حسین کے نے دور کا میں کہتے ہیں کہ یہ بات کہہ کر حسین کے دور کے دور کے دور کے دور کی دور کے دور کے دور کی دور کے دور کے دور کی دور کے دور کے دور کی دور کی دور کی دور کے دور کی دور کی دور کی دور کی دور کے دور کی کر کی دور کیا دور کی دور کرد کی دور کی دو



مجيم مطمئن كرويا المعجم الكبير للطبراني: ٩٩/٣ واسناده صحيح ]\_

الغرض میرکه ذرکورہ ارادے کے تحت حسین رضی اللہ عنہ نے مکہ سے نکلنے کا فیصلہ کرلیا یعنی مثن میر تھا کہ اہل کوفہ پر کنٹرول حاصل کر کے انہیں کسی طرح حکومت وقت کے ماتحت کردیں تا کہ جو اتحاد واتفاق صلح حسن رضی اللہ عنہ سے پیدا ہوا تھا اس کی تجدید ہوجائے ، دوسر سے الفاظ میں میر کہہ لیں کہ اہل کوفہ حسین رضی اللہ عنہ کو بلا کرصفین کی تاریخ دہرانا چاہتے تھے اور حسین رضی اللہ عنہ کو بلا کرصفین کی تاریخ دہرانا چاہتے تھے اور حسین رضی اللہ عنہ کا کہ خط سے حسین رضی اللہ عنہ کا ایک موقف صراحة معلوم ہوتا ہے۔

چنانچہ جب حسین رضی اللہ عنہ نے اہل کوفہ کے متواتر خطوط ملنے کے بعد کوفہ جانے کا ارادہ کرلیا تو یہ بات کسی طرح بزیدر حمداللہ کومعلوم ہوگئ بزیدر حمداللہ نے فوراً ابن عباس رضی اللہ عنہ کو خط لکھا کہ بزید کو سمجھا ئیس ابن سعد نے متعدد سندوں نے قل کیا کہ:

وَكتبَ يَزِيد بُنُ مُعَاوِيةَ إِلَى عَبُدِ اللهِ بُنِ عَبَّاسٍ يُحبِرهُ بِخُروُجِ الْحُسَينِ إلى مَكَّةَ. وَنَحسِبُهُ جَاءَه رِجَالٌ مِّنُ أَهُلِ هَذَا الْمَشرِق فَمَنَّوْهُ الخِلاَقَةَ. وَعنُدَكَ مِنْهُم خبرَة وَتَجرِبَة . فَاكفه عَن فَإِنْ كَانَ فَعَلَ فَقَدُ قطعَ وَاشِجِ الْقَرَابَة. وَأَنْتَ كَبِير أَهُل بَيتِكَ وَالمَنظُور إلَيْهِ. فَاكفه عَن السِّعى فِي الْفِرقَةِ.

اوریزید بن معاویہ نے عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کوخط لکھا کہ حسین رضی اللہ عنہ مکہ جا چکے ہیں ، ان کے پاس اس مشرق (کوفہ) سے کچھ لوگ آکر انہیں خلافت کی امیدیں ولارہے ہیں ، آپ اہل کوفہ سے اچھی طرح واقف ہیں اور پورا تجربدر کھتے ہیں ، اس لئے سوچ لیس کہ اگر حسین رضی اللہ عنہ ایسا کر گئے تو اس سے ساری قرابتداریاں خاک میں مل جا کیں گی ، آپ اپنے گھر کے سب سے بڑے اور پسندید و شخص ہیں ، الہذا آپ حسین رضی اللہ عنہ کوتفرقہ کی کوششوں سے روکیس [السطب قیات الکبری :۔ ۱۸۰۸ کا ، تباریخ مدینة دمشت نے ۲۱۰۱۸ بیغیة السطلب فی تباریخ حلب :۔ ۲۱۱۱۲ ، البدایة والنهایة:۔ ۱۶۴۸ تهذیب الکمال للمزی:۔ ۲۱۰۱۲ ، البدایة والنهایة:۔ ۲۱۵ میں أعلام النبلاء للذهبی:۔ ۳۰ کی اس کے سیر أعلام النبلاء للذهبی:۔ ۳۰ کی سے ا

ا بن عباس رضی الله عنه نے جواباً میزید کولکھا اور انہیں آگاہ کیا کہ حسین رضی الله عنه کا خروج آپ

کے خلاف نہیں ہے، وہ کوفہ جا کراپیا کوئی کا منہیں کریں گے جوآ پ کونا پیند ہو:

فَكَتبَ إلَيْهِ عَبُدُ اللّهِ بنِ عَبَّاسٍ: إنَّى أرْجُو أنُ لا يَكُونَ خُروج الْحُسَين لأمُر تُحُرهه. وَلسُت أدُع النَّصِيحَة لَه فِيمَا يجُمَع الله به الألفة وَيطفِي به النَّائِرة

عبدالله بن عباس رضی الله عنه نے جواباً یزید کولکھا کہ: جمعے پوری امید ہے کہ (کوندی طرف) حسین کے کسی الله عنه ک ایسے مقصد کی خاطر نہیں نکل رہے ہیں جو آپ کونا پیند ہواور میں انہیں پوری طرح الی چیزوں کی تصیحتیں کردوں گاجن سے ان شاء الله اتحادوا تفاق قائم ہوگا اور فتند کی آگ بجھ جائے گی. [السطبقات الکبری :۔ ۱۸۰۱ ۲۸، البدایة :۔ ۱۸۰۱ ۲۸، البدایة والنه این خدید :۔ ۲۱۱ ۲۸، البدایة دمشق:۔ ۲۲۱ ۲۸، البدایة دمشق:۔ ۲۲۱ ۲۸، المحال للمزی:۔ ۲۰۲۱ ۲۸، سیر أعلام النبلاء للذهبی:۔ ۲۰۲۳ المحال

اسی طرح کوفہ سے حسین رضی اللہ عنہ نے عبیداللہ بن زیاد کے پاس ایک خط کھا اور بیہ خط پڑھ کر عبیداللہ بن زیاد نے بھی حسین رضی اللہ عنہ کے اسی موقف کی وضاحت کی ۔

فَلَمَّا قَرْاً عُبَيُد اللَّهِ الكِتَابِ قَالَ: هَذَا كِتَابُ رَجُل نَاصِح الْمِيْرِه، مُشفِق عَلَى قَوْمِه، نَعم قَدُ قبلت. عبيدالله بن زياد، حسين رضى الله عنه كا خط پڙه كر پكارا لها كه بيتواليث خص كا خط ہے جوابي خليف كا خيرخواه ہات منظور ہے [تاریخ الطبری: ٥٠٤ ٤]۔

بعض لوگول نے خور حسین رضی الله عنه کے خروج کا مقصد انہیں کے الفاظ میں یول نقل کیا ہے: وَأَنِّى لَمُ أَحْرِج أَشَراً، وَ لَا بَطُواً، وَ لَا مُفْسِداً، وَ لَا ظَالِماً، وَإِنَّمَا خَرِجُت لِطلبِ الإصلاحِ فِي أُمَةِ جَدِّيُ، أُرِيْدُ أَنُ آمرَ بِالْمَعرُوفِ وَأَنْهِيٰ عَنِ الْمُنْكِرِ.

میراخروج کسی شرپندی یا تکبر کی بناپز میں ہے اور نہ میں فساد یاظلم برپا کرنا چا ہتا ہوں ، بلکہ میں تو صرف اس لئے فکلا ہوں تا کہ اپنے نانا کی امت میں اصلاح کا کام کروں ، میرامقصد بھلائی کا حکم دینا اور برائی سے روکنا ہے [مقتل الحسین الحوارزمی: - ۱۸۹۱، وعام کتب شیعه]۔

مولا نايارخان لكھتے ہيں:

"امام جب شیعہ تھے توشیعوں نے قل کیوں کیا؟ معلوم ہوتا ہے کہ معاملہ برعکس ہے امام ،امام اہل سنت تھے ان کا مذہب وہی تھا جو باتی عرب کا تھا ،اس وجہ سے کوفہ کے شیعوں نے دھوکہ دے کرامام کو بلایا اور قل کیا ،امام کو

معلوم تھا کہ وہ شیعہ ہیں مگران کی اصلاح کی خاطر چلے گئے' [حضرت حسین کے قاتل خود شیعہ تھے: \_ص: 2ا]۔ محمد مبشر نذیر ساحب لکھتے ہیں:

"اب سوال سے پیدا ہوتا ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے اپنان مخلص رشتے داروں کی بات کیوں نہ مانی اور اہل کوفہ کے باغیوں پر اعتبار کر کے وہاں کیوں چلے گئے؟ او پر بیان کر دہ خط کو پڑھنے ہے اس کی جو وجہ سمجھ میں آتی ہے وہ بیہ ہے کہ آپ کا کوئی ارادہ بغاوت بر پاکرنے کا نہ تھا بلکہ آپ ان باغیوں کو کنٹرول کرکے عکومت کے دویے سے بھی ظاہر یہی تھا کہ بیلوگ حضرت حسین کا احرّام کر رہے تھے'۔ اسانحہ کر بلاتح پر وقتیق : محم مبشر نذیر : ماخوز از محدث فورم میں آ۔

الغرض میرکه سین رضی الله عنه کوفه خلیفه بننے کی نیت سے نہیں جار ہے تھے بلکه ان کا مقصد اہل کوفه کی شرانگیزی پر قابو پانا اورامت کے مابین متوقع خونریزی کورو کنا تھا اہل کوفہ چاہتے تھے کہ وہ ابن سباء کی تاریخ دہرا کرامت مسلمہ میں تباہی پھیلائیں اور حسین رضی الله عنه چاہئے۔
تاریخ دہرا کرامت کو تحداور عالم اسلام میں امن وا مان قائم کیا جائے۔

### جناب عتيق الرحمٰ سنبهلي لكھتے ہيں:

''یزید کے پاس آپ کا اس درجہ لچک کے ساتھ جانا کہ اپنا ہاتھ اس کے ہاتھ میں دے دیں اس کا متیجہ وقت کے تمام دستیاب شواہد وقر ائن کی روشنی میں سوائے اس کے پچھنہیں ہونا تھا کہ یزید آپ کا اکرام کرتا۔۔
اور حضرت معاویہ بھی وصیت کے مطابق انہیں کے قش قدم پرصلے حسن جسیا کوئی باب بزیداور حضرت حسین کے درمیان بھی ضرور قم ہوتا'' [ واقعہ کر بلانے ص: ۲۷۶]۔

بہر حال اہل کوفہ کی سازشوں کو ناکام بنانے ہی کی خاطر حسین رضی اللہ عنہ نے کوفہ جانے کاارادہ کرلیا مگر میکام آسان نہیں تھا اہل کوفہ مستقل کیا چند عرصہ کے لئے بھی حسین رضی اللہ عنہ کے کنٹرول میں نہیں آسکتے تھے اوران کی کسی ہدایت پڑمل پیرا نہیں ہو سکتے تھے، اس لئے متعدد خیرخواہان نے انہیں کوفہ نہ جانے ہی کامشورہ دیا، حسین رضی اللہ عنہ نے بھی ان مشوروں میں وزن محسوس کیا اس لئے کوفہ نے حالات کا جائزہ لینے کے لئے مسلم بن عقبل کو وہاں بھیجامسلم بن عقبل وہاں پہنچ تو ابتداء میں ان کی خوب مقبولیت ہوئی اورانہوں نے حسین رضی اللہ عنہ کو پیغام بھیج دیا کہ کوفہ آجا کیں حالات آپ

# 37)

کے موافق ہیں یہ پیغام ملتے ہی حسین رضی اللہ عنہ کوفہ کی طرف روانہ ہو گئے۔

تيسرا مرحله: روانگى كوفه (مكرس قادس تك كاسفر):

مسلم بن عثیل کا پیغام ملنے کے بعد حسین رضی اللہ عنہ کوفہ کے لئے روانہ ہو گئے ، کین راستے ہی میں معلوم ہوا کہ مسلم بن عثیل قبل کردئے گئے ہیں اوران کے ساتھ اہل کوفہ نے غداری کی بین جرپاتے ہی حسین رضی اللہ عنہ نے واپسی کا فیصلہ کرلیا۔

لیکن وہ کوفی جوآپ کو لینے کے لئے آئے تھے اور آپ کے ساتھ تھے انہوں نے ایک طرف تو مسلم بن عثیل کے بھائیوں کو انتقام کا نعرہ دیا اور وہ کہنے لگے:

لَا وَاللَّهِ لَا نَبُر حُ حَتَّى نُدرِك ثأرنَا، أَوُ نَذُوق مَا ذَاقَ أَخُونَا.

ہم ہرگز واپس نہ ہوں گے یہاں تک کہ انتقام لے لیس یا ہمارا بھی وہی انجام ہو جو ہمارے بھائی کا ہوا[تاریخ الطبری:۔٣٩٧/٥]۔

اور دوسري طرف ان كوفيول نے حسين رضي الله عنه سے كہا:

إِنَّكَ وَاللَّهِ مَا أَنْتَ مِثل مُسلِم بُن عَقيل، وَلَو قَدمت الْكُوفَة لَكَانَ النَّاسُ إِلَيكَ أَسُرَع. يقيناً آپ مسلم بن عقبل كي طرح نهيں بيں (وه لوگ نهيں جانتے تھے) ليكن آپ اگر كوف يَنْ جائيں تو لوگ آپ كي اطاعت كے لئے توٹ برا بي گے آباد بند الطبرى: ١٩٨٥-٣٠-

کوفیوں کی مکاریوں کی وجہ سے حسین رضی اللہ عنہ جا ہنے کے باوجود واپس نہ ہوسکے اور بادل نخواستہ شفر جاری رکھا۔

اس موڑ پر پہنچ کر حسین رضی اللہ عنہ اپنے تمام اراد ہمنسوخ کردیتے ہیں ان کا جو بھی موقف تھا یہاں آنے کے بعد بدل جاتا ہے اس کے بعد آگے جو کچھ ہواوہ حسین رضی اللہ عنہ کے اس موقف سے ہٹ کرتھا جوانہوں نے مکہ میں اختیار کیا تھا، بہر حال حسین رضی اللہ عنہ مستقبل کے حالات سے بنجر بے مقصد آگے بڑھتے رہے۔

قادسیہ کے قریب پہنچے تو آپ کو بعض اعرابیوں سے معلوم ہوا کہ کوفہ کے حالات بہت ہی نازک ہیں وہاں جانا مناسب نہیں اس لئے آپ نے یہاں سے دشق کارخ کیا جہاں یزید بن معاویہ موجود تھے۔



أَنَّ ابُنَ زِيَادٍ أَمَرَ بِأَحَدِ مَا بَيُنَ وَاقَصَة إلى طَرِيقِ الشَّامِ إلى طَرِيقِ البَصرةِ فَلا يدُعونَ أحداً يَلِجُ وَلا أَحداً يَلِجُ وَلا يَشعرُ بِشَيءٍ حَتى لَقى الْأَعُوابُ فَسُاللهُمُ فَقَالُوا لا وَاللّهِ مَا نَدرِى غَيرَ أَنا لا نَستَطِيعُ أَن نَلِجَ وَلا نخُرجُ قَالَ فَانُطَلقَ يَسير نَحُو طَرِيق الشَّامُ نَحُو يَزِيد.

عبیداللہ بن زیاد نے تھم دیا کہ واقصہ اور شام وبھرہ کے نیج پہرہ لگادیا جائے اور کسی کو بھی آنے جانے سے روک دیا جائے، چنا نچے حسین رضی اللہ عنہ آگے بڑھتے رہے اور ان حالات سے بخبر سے بہاں تک کہ آپ کی ملاقات چنداع ابیوں سے ہوئی اور آپ نے ان سے بو چھتا چھی کو انہوں نے کہا: واللہ ہمیں اس کے سوا کچھ ہمیں معلوم کہ ہم نہ تو کوفہ جاسکتے ہیں اور نہ وہاں سے نکل سکتے ہیں، راوی کہتے ہیں کہ بیسننے کے بعد حسین رضی اللہ عنہ شام (ومشق) کی طرف روانہ ہوگئے جہاں بیزید بن معاویہ موجود سے [تاریخ الامم والرسل والمدون الطبدی:۔۔ ۹۹/۲ واسنادہ صحیح دیکھئے: حادثہ کر بلاویز بیر مرف صحیح روایات کی روشنی میں]۔

# چوتها مرحله: روانگی دمشق (قادسیس کربلاتک کاسفر):

قافلہ حسین دمثق کی طرف روانہ ہوا تو آگے چل کرحر بن بزید سے مُدھ بھیڑ ہوگئ جوانہیں کی تلاش میں نکلاتھا حسین رضی اللہ عنہ نے حر بن بزید کو بتایا کہ اہل کوفہ ہی نے مجھے خطوط دے کر بلوایا، میں ازخود نہیں آیا جربن بزید نے کہا: إِنَّا وَ اللَّهِ مَا نَدرِیُ مَا هذه الْکُتب الَّتِی تذکر .

حربن يزيد نے حسين الله کا قتم الهميں کھ خبرنہيں، آپ کن خطوط کا تذکرہ کررہے ہيں[تاريخ الطبرى: ٣٠٦/٣]۔

فَقَالَ الْحُسَيُنِ: يَا عُقُبَةَ بُنِ سَمِعَانَ، أَخُرِجِ الْحرجَينِ اللَّذِينَ فِيهِمَا كتبهُمُ إلى، فَأَخُرَجَ خرجين مَمُلُوءَ ين صحفاً، فَنشرهَا بَيْنَ أَيْدِيهِمُ.

حسین کہا ے عقبہ بن سمعان ان دوبوریوں کو نکالوجن میں اہل کوفہ کے میرے نام خطوط ہیں ، انہوں نے خطوط سے پران دونوں بوریوں کو نکالا اور خطوط حربن یزید وغیرہ کے سامنے پھیلا دئ والطبری: ٢٠٥٠ ]۔
حربن بیزید نے اصرار کیا کہ حسین کے دمشق نہ جاکر اس کے ہمراہ عبید اللہ بن زیاد کے پاس کوفہ

کربن بڑید کے اصرار کیا کہ یک کھی و کی خدجا کراں کے ہمراہ ملیداللد بن ریاد کے پال وقعہ چلیں لیک حسین کے مشت جانے ہی پر مصرر ہے، اور آ کے بڑھتے رہے جب کر بلا کے مقام پر پہنچاتو عبیداللہ بن زیاد کی طرف سے بھیج گئے عمر بن سعد اور اس کے ماتحت سپاہیوں سے مڈھ بھیٹر ہوئی ،



عمر بن سعد نے ان سب کوروک لیا۔

#### يانچوان مرحله : نزول كربلا و وقوع حادثه :

يہاں يرحسين اللہ نے ان كے سامنے تين پيشكش ركى:

فَقَالَ الْحُسَيْنُ: يَا عَمَر اخْتُرُ مِنِّى إِحُدىٰ ثَلات: تَتُركنِىُ أَرجع كَمَا جِئتُ، وَإِن أَبِيتَ هَذِهِ فَسَيِّرنِي ُ إِلَى هَذِهِ فَسَيِّرنِي ُ إِلَى التركِ أَقَاتِلهُمُ حَتَى المُوتُ، وَإِنْ أَبِيتَ هَذِهِ فَسَابُعَث بِي إلى يَرِيدُ (وعندالطبرى: يزيد أمير المؤمنين) لأضُعُ يَدِى فِي يَده، وَأَرسل إلى ابُنِ زِيَاد بِذَلِك.

حسین رضی اللّه عنہ نے کہاا ہے عمر بن سعد میری تین با توں میں سے کوئی ایک قبول کرلو:

🖈 مجھے چیوڑ دوتا کہ میں جہاں سے آیا ہوں وہیں واپس چلا جاؤں۔

کا گرید منظور نہیں تو مجھے سرحد پر بھیجے دو میں دشمنوں کے ساتھ جہاد کروں گا یہاں تک کہ شہید ہوجاؤں۔

کا گرید بھی منظور نہیں تو مجھے بزید (اور طبری میں ہے: امیر المؤمنین بزید) کے پاس بھیج ویں (جانے دین نہیں بلکہ دبھیجی دین 'بینی خدسپاہوں کی حفاظت میں بھیج دیں) تا کہ میں اپناہا تھان کے ہاتھ میں رکھ دوں ، اور یہ نتیوں با تیں لکھ کرعبید اللہ بن زیاد کوارسال کردیں عمر بن سعدر حمد اللہ نے حسین کی بید تینوں پیشکش لکھ کرعبید اللہ بن زیاد کے پاس روانہ کردیں ، المحاسن والمساوی للبیہ بھی : ص:۲۸ تاریخ الطبری :۳۱۳۱۳۔

عبیدالله بن زیاد نے جب اسے پڑھاتو فوراً بول اٹھا: ''ھلذا کِتَابُ رَجُل نَاصِح لأمِیرِه مُشفِق عبیدالله بن زیاد نے جب اسے پڑھاتو فوراً بول اٹھا: ''هلند کا خیرخواہ اور امت مسلمہ پرمہر بان ہے، عللٰی قومِه نَعم قَدُ قَبِلت، یا لیے خُص کا خط ہے جوامیر المؤمنین کا خیرخواہ اور امت مسلمہ پرمہر بان ہے، ٹھک ہے میں نے ان کی بات قبول کی' آتادین خالطبری: ۳۱۳۳۔

یعنی ابن زیاد نے تیسری بات کی منظوری دے دی کہ انہیں بحفاظت بزید کے پاس بھیج دیاجائے
کے ونکہ بعض روایت کے مطابق حسین شینے اللہ کا واسط دے کراس کا مطالبہ کیا تھا( کمایی البہ تین ہیں کر لیتے اور تمام حالات سے انہیں باخبر بھی کردیتے۔
کے پاس جاکر حسین شین بزید کی براہ راست بیعت بھی کر لیتے اور تمام حالات سے انہیں باخبر بھی کردیتے۔
کوفیوں نے جب دیکھا کہ ابن زیاد نے آپ کو دمشق جانے کی اجازت دے دی ہے اور آپ
دمشق بزید کے پاس جارہے بیں اور ظاہر ہے بزید تمام معاملات سے آگاہ ہوں گے پھران تمام لوگوں
کے لئے خطرہ ہوسکتا ہے جنہوں نے حسین رضی اللہ عنہ کو خلافت کی دعوت دی تھی اور خفیہ طور پریزید بن

# 40

معاویہ کےخلاف بغاوت کی سازش رچی تھی۔

اس لئے ان کو فیوں نے سوچا کسی طرح حسین رضی اللہ عنہ کو ہزید کے پاس جانے سے روک دیا جائے اوران کے پاس موجود ہمارے باغیانہ خطوط ہزید تک نہ پہنچنے یا ئیں ، ظاہر ہے کہ یہ کوئی حسین قافلہ میں تو شامل تھاس کے ساتھ ساتھ اپنی سابقہ چالوں کے مطابق لازمی طور پران میں پچھٹو جی وستہ میں بھی شامل تھے ، چنانچہ ان لوگوں نے موقع پاکر یہاں پر بھی وہی کیا جو جنگ جمل کے موقع پر کر چکے تھے یعنی ایک سازش کے تحت حسین رضی اللہ عنہ ہی کے قافلہ پر جملہ کر دیا ، فوجی دستہ کے جو دیگر کھ اس تھے وہ فوراً الگ ہو گئے اور حسینی قافلہ کے بچاؤ میں لگ گئے ، بعض روایات میں ان کل تعداد تمیں بتلائی جاتی ہے جن میں حربن بزیر سرفہرست تھا۔

چنانچہ حربن یزید نے جب دیکھا کہ فوجی دستے کے لوگ بھی حیینی قافلے پر حملہ آور ہیں تو وہ فوراً حیینی قافلہ کے بچاؤ میں لگ گیااور حملہ آوروں کونخاطب کرتے ہوئے کہا:

يَا أَهُلَ الْكُوفَة لامكم اللهبل أدعَوتُم التُحسينَ إلَيكُمُ حَتَّى إِذَا أَتَاكُمُ أَسلمتُمُوهُ زغتُم أَنَّكُم قَاتلُوا أَنفُسكُمُ دُونه ثُمَّ عَدوتُم عَلَيهِ لِتَقتلُوهُ.

ا سے اہل کوفہ تمہارا براہو ہم حسین رضی اللہ عنہ کوا پنے پاس بلاتے ہواور جب وہ تمہار سے پاس آتے ہیں تو تم انہیں بے یارو مد گار چھوڑ دیتے ہوتم نے خیال کیا کہتم ان کی حفاظت میں اپنی جانیں لڑاؤ گے پھرتم نے انہیں قتل کرنے کے لئے ان برحملہ کر دیا ۱ البدایة والنہایة موافق:۔ ۸۱۸۸]۔

حربن بزید نے یہ جملے فوجی دستہ کو مخاطب کرتے ہوئے کہاں سے معلوم ہوا کہ فوجی دستہ میں بھی کچھ سبائی کو فی چھے ہوئے تھے اور موقع پاکرانہوں نے قافلہ حسین رضی اللہ عنہ پر جملہ کردیا،اوریہ انہیں لوگوں میں سے تھے جنہوں نے حسین رضی اللہ عنہ کو خطا کھے کر بلوایا تھا، جبیہا کہ حربن بزید نے کہا، یا درہے کہ حسین رضی اللہ عنہ حربن بزید کوان کو فیوں کے خطوط دکھا چکے تھے، جنہوں نے حسین رضی اللہ عنہ کر بن بزید کوان کو فیوں کے خطوط دکھا چکے تھے، جنہوں نے حسین رضی اللہ عنہ کہ کو وقت دی تھی۔

خودحسين رضى اللدعنه كها:

اللَّهُمَّ احكم بيننا وبين قوم دعونا لينصرونا فقتلونا



الله ہمارے اوران کے نیج فیصلہ کردہ جنہوں ہمیں بلایا تا کہ ہمارے ساتھ تعاون کریں گے کیکن یہی ہمیں قتل کررہے ہیں[ ہمیں قتل کررہے ہیں[تاریخ الطبری: ۳۸۹/۰]۔

محرمبشرنذ برصاحب لکھتے ہیں:

''اس روایت میں حضرت حسین رضی الله عنه کے بعض الفاظ ایسے بیان ہوئے ہیں جن سے پھھاشارہ ملتا ہے کہ اس جنگ کے چھڑ نے کے ذمہ دارکون لوگ تھے۔ دوران جنگ آپ نے الله تعالی سے فریاد کی:''ا ب الله ! ہمارا اوران لوگوں کا تو انصاف فرما۔ انہوں نے ہمیں اس لئے بلایا کہ ہماری مدد کریں گے اور اب ہم لوگوں کو قل کررہے ہیں' پیالیے الفاظ ہیں جن کے مصداق نہ تو عمر بن سعد ہو سکتے ہیں اور نہ ابن زیاد اور اس کے ساتھی کیونکہ ان لوگوں نے تو آپ کو کوئی خط نہ لکھا تھا۔ ایسا محسوس ہوتا ہے کہ سرکاری فوج میں وہ لوگ موجود تھے جنہوں نے حضرت حسین رضی اللہ عنہ کوخطوط لکھ کرکوفہ بلایا تھا۔ اب انہی لوگوں نے آپ پر جملہ کر کے آپ اور آپ کے ساتھیوں کو شہید کرنا شروع کر دیا تھا'۔ [سانحہ کر بلا تج رو تحقیق : محمد ہشرند رہے : ماخوز از محدث فورم ہیں آ۔

معلوم ہوا کہ جن کو فیوں نے حسین رضی اللّٰہ عنہ کو بلوا یا تھا انہیں کو فیوں نے ہی حسین رضی اللّٰہ عنہ پرحملہ کیااور شہید کیا۔

عمر بن سعدر حمه الله بھی حسین رضی اللہ عنہ کا تحفظ کرنے والوں ہی میں سے تھے، بلکہ شہادت حسین پرزار وقطار رور ہے تھے۔

وَقَدُ دنا عُمَر بن سَعُد من حُسَيُن، فَقَالَتْ: يَا عُمَر بن سَعُدٍ، أيقتل أَبُو عَبُد اللَّهِ وأنت تنظر إِلَيْهِ! قَالَ: فكأني أنظر إلى دموع عمر وَهِي تسيل عَلَى خديه ولحيته.

عمر بن سعدر حمداللہ حسین کے قریب بڑھے، انہیں دیکھ کر حسین رضی اللہ عنہ کی بیٹی زینب نے کہا: اے عمر بن سعد اگیا حسین کی قبل کردئے جائیں گے اور آپ دیکھتے رہیں گے، راوی کہتے ہیں کہ میں عمر بن سعد کے آنسوؤں کودیکھ رہاتھا وہ ان کے گالوں اور داڑھی پر بہے جارہے تھے [تاریخ الطبری:۔٥٢٥٥]۔

اس روایت سے معلوم ہوتا ہے کہ عمر بن سعد ،حسین رضی اللہ عنہ کے بچاؤ کی کوشش کررہے تھے لیکن کا میاب نہ ہو سکے اور شہادت حسین رضی اللہ عنہ پر زار وقطار رورہے تھے۔



الغرض میرکہ جب کر بلا میں حسین رضی اللہ عنہ کے دمشق جانے اور یزید کے ہاتھ پر بیعت کرنے کا فیصلہ ہوگیا تو سبائی کو فی جو حینی قافلہ میں بھی تھے اور ابن زیاد کی فوج میں بھی تھے انہوں نے اپنے لئے خطرہ محسوں کیا کہ ایسا ہوا اور حسین رضی اللہ عنہ یزید سے مل گئے تو پھر ہماری خیر نہیں ہوگی اس لئے انہوں نے ہنگامہ کھڑا کر کے حسین رضی اللہ عنہ کو دمشق بیزید کے پاس جانے سے نہ صرف روک دیا بلکہ حسین رضی اللہ عنہ کے قافلہ پر جملہ کر دیا اور ان کے جو باغیانہ خطوط حسین رضی اللہ عنہ کے خیمہ میں تھے ان میں آگ کی گا دی اور حسین رضی اللہ عنہ کو بھی شہید کر ڈالا ، اور پھر بھاگ کھڑے ہوئے۔

یادرہے کہ قافلہ حسین رضی اللہ عنہ پر جملہ کرنے والے تمام کے تمام کوفی ہی تھے اس بات کا اعتراف اہل تشج نے بھی کیا، چنانچہ:

مسعودی شیعی لکھتا ہے:

وَكَانَ جَمِيعُ من حَضَرَ مَقْتَل حُسَيُن منَ الْعَسَاكِرِ وَحَارِبةً وَتَوَلى قَتله مِنُ اَهلِ الْكُوفَةِ خَاصَّة لَمُ يحضرهُمُ شَامِي.

وہ تمام لوگ جنہوں نے حسین رضی اللہ عنہ سے قبال میں حصہ لئے اوران کے خلاف جنگ کی اور انہیں قبل کیا ہور انہیں قبل کیا میں سے جھشام کا کوئی بھی شخص ان کے ساتھ موجود نہ تھا[مــــروج اللہ هب للمسعودی: -ج: ۳، ص: ۷۱].

ملابا قرمجلسی شیعی لکھتاہے:

وَتَوَلِّيٰ قَتله مِنُ أَهُلِ الْكُوفَةِ خَاصَّةً لَمُ يحضِرهُمُ شَامِي.

حسين رضى الله عنه كوخالص كوفيول في آب ان مين كوئى بھى شامى موجود بين تھا[ب حار الأنوار: ج: ١٠ ، ص: ٢٣١]-

ہنگامہ ختم ہونے کے بعد عمر بن سعد حسین رضی اللہ عنہ کے اہل خانہ کولیکر کوفہ لوٹے جب کوفہ کے قریب بیرقا فلہ پہو نچا تو کوفہ کی خواتین باہرنگل نکل کر رور ہی تھیں ، بیر منظر دیکھ کر زین العابدین یعنی علی ابن الحسین نے کہا کہ اگریہ رور ہی ہیں تو ہمیں قتل کس نے کیا ہے:

لَمَّا دَخَلَ عَلَيُّ بُنُ الْحُسَينِ الْكُوفَةَ رَأى نِسَاء هَا يُبكِينَ وَيَصُرخُنَ فَقالَ: "هؤلاءِ يُبكِينَ



عَلَينَا فَمَنُ قَتلنَا؟" أَيُ مَنُ قَتَلنَا غَير هُم.

جب علی ابن الحسین کوفیہ میں داخل ہوئے تو دیکھا کہ کوفہ کی عور تیں رور ہی ہیں اور چیخ رہی ہیں ، یدد کھ کرعلی بن الحسین نے کہا اگریدلوگ ہم پر رور ہی ہیں تو پھر ہمیں قتل کس نے کیا ہے؟ [تاریخ الیعقو ہی:۔ ۲۳۵۱]۔

یہی بات حسین رضی اللہ عنہ کی بیٹی سکیندرضی اللہ عنہا نے اس وقت کہی تھی جب ان ہی کوفیوں نے ان کے شوہر کوشہد کیا تھا اور یہ کوفیہ سے جار ہی تھیں:

وَلَمَّا أَرَادَتُ سَكِينَة بِنُت الْحُسَين بُنِ عَلِى رَضِىَ اللَّهُ عَنهُمُ الرَّحِيلُ مِنَ الْكُوفَةِ إِلَى الْمُمَدِينةِ بَعَدَ قَتُل زَوجِهَا الْمُصعَب، حَفَّ بِهَا أَهُلُ الْكُوفَةِ وَقَالُوا: أَحُسَنَ اللَّهُ صَحَابَتكِ يَا الْمَمَدِينةِ بَعَدَ قَتُل زَوجِهَا الْمُصعَب، حَفَّ بِهَا أَهُلُ الْكُوفَةِ وَقَالُوا: أَحُسَنَ اللَّهُ صَحَابَتكِ يَا الْمَنة رَسُولِ اللَّهِ صَلّى اللَّهُ عَليهِ وَسَلّم! فَقَالَتُ: لَا جَزَاكمُ الله خَيراً مِّنُ قَومٍ، وَلَا أَحسنَ اللهِ عَليهُ عَليهُ مَا اللهُ عَليه وَسَلّم! وَعَلَيه وَسَلّم! وَعَدّى (عَلِي)، وَأَخِي (ابْنَ الْحُسينِ)، وَعَمّى الْخِيلَ فَقَ عَليُكُمُ، فَتِلتُم أَبِي رَحُسينَ)، وَجَدّى (عَلِي)، وَأَخِي (ابْنَ الْحُسينِ)، وَعَمّى (حَسَنَ)، وَزُوجِي، أيتَمتَمُونِي صَغِيرةً، وأيّمتَمُونِي كَبيرَةً!

جب سکیند بنت الحسین نے اپنے شوہر مصعب کے قل کے بعد کوفہ سے مدینہ جانے لگیں تو اہل کوفہ نے انہیں گھیرلیا اور کہا اے اللہ کے رسول کی بٹی اللہ تنہارا بھلا کرے تو سکینہ بنت حسین نے کہا: اللہ تمہارا بھلانہ کرے تم نے میرے والد (حسین کے) گوٹل کیا ہم نے میرے دادا (علی کے) گوٹل کیا ہم نے میرے بھائی کو قتل کیا تم نے میرے والد (حسین کے) گوٹل کیا ہم نے میرے دادا (علی کے) گوٹل کیا ہم نے میں جہائی کو قتل کیا تم نے میرے شوہر کوٹل کیا ، جب میں بڑی تھی تو تم نے جھے بیوہ بنادیا اور جب میں بڑی ہوئی تو تم نے جھے بیوہ بنادیا اور جب میں بڑی ہوئی تو تم نے جھے بیوہ بنادیا العقد الفرید :۲۷۷/۷]۔

عَنُ شَهُر بُنِ حَوشَبٍ قَالَ سَمِعُتُ أُمِّ سَلَمَةَ تَقُولُ: حِينَ جَاءَ نَعِي الْحُسَين بُن عَلِي لَعنَت أَهُلَ الْعِراقِ وَقَالَتُ قَتلُوهُ قَتلَهُمُ الله عُروه وَذَلوه لَعنَهُمُ الله.

عَنِ ابُنِ أَبِى نُعُمٍ، قَالَ: كُنتُ شَاهِدًا لِابُنِ عُمَرَ، وَسَأَلُهُ رَجُلٌ عَنُ دَمِ البَعُوضِ، فَقَالَ: مِن أَهُل العِرَاقِ، قَالَ: انْظُرُوا إِلَى هَذَا، يَسَأَلُنِي عَنُ دَم البَعُوضِ، وَقَدُ

# 44)

قَتَلُوا ابْنَ النَّبِيِّ عَلَيْهِمْ، وَسَمِعُتُ النَّبِيُّ عَلَيْهِ يَقُولُ: هُمَا رَيُحَانَتَايَ مِنَ الدُّنْيَا.

ابونیم نے بیان کیا کہ میں حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما کی خدمت میں موجود تھا ان سے ایک شخص نے (حالت احرام میں) مجھر کے مار نے کے متعلق بوچھا (کہ اس کا کیا کفارہ ہوگا) حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہما نے دریافت فرمایا کہ تم کہاں کے ہو؟ اس نے بتایا کہ عراق کا، فرمایا کہ اس شخص کو دیکھو، (مجھر کی جان لینے کے داوان کا مسئلہ بوچھتا ہے حالانکہ اس کے ملک والوں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے نواسہ کو (بے تکاف قتل کرڈالا) میں نے آئخضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے سنا آپ فرمار ہے تھے کہ یہ دونوں (حضرت حسن اور حضرت حسین رضی اللہ عنہما) دنیا میں میرے دو پھول ہیں [صحیح البحاری: ۸۱۷]۔

#### خلاصه روداد

### يبلامرحله: قيام مدينه

یزید کے خلیفہ بننے کے بعد حسین کے مدینہ میں تھے آپ سے بیعت یزید کا مطالبہ کیا آپ نے اگلے دن مجمع عام میں بیت کرنے کی خواہش ظاہر کی تا کہ یہ بات سب کے علم میں آ جائے کیکن اگلے دن حکام آپ کے پاس نہ پہنچ سکے پھراس کے بعد حسین کی عمرہ وغیرہ کی غرض سے مکہ روانہ ہوگئے۔ دو مرام حلہ: قیام مکہ

مکہ میں حسین رضی اللہ پہنچے اور کوفیوں نے سنا کہ حسین رضی اللہ عنہ نے ابھی تک بیعت نہیں کی ہے۔ تہیں کی ہے تو ان کوفیوں نے حسین رضی اللہ عنہ کا استعمال کر کے ایک بار پھر امت میں خونریزی کا پر گرام بنایا اور اس کی خاطر حسین کے خطوط کھے کہ آپ ہمارے پاس آ جا کیں ہم آپ ہی کو خلیفہ ما نیں گے ، حسین رضی اللہ عنہ نے بیصورت حال دکھی کی خطرہ کی بوسونگھ کی اور فیصلہ کیا کہ اہل کوفہ جس بر اقتدام کا ارادہ رکھتے ہیں انہیں اس اقدام سے روکنا چاہئے اوران کی اصلاح کرنی چاہئے تا کہ امت میں اتحاد وا تفاق باقی رہے اور کسی فتم کا فتنہ رونما نہ ہو، اس غرض سے آپ نے کوفہ جانے کا ارادہ کیا ، آپ کی نیت گرچہ نیک اور مخلصا نہ تھی مگر اہل کوفہ کو کٹر ول کرنا آسان کا منہیں تھا اس لئے خیر خوا ہوں نے آپ کومشورہ دیا کہ آپ کوفہ نہ جا کیں ، آپ نے بھی ان مشوروں میں وزن محسوس کیا اور کوفہ کی صورت حال کا جائزہ لینے کے لئے مسلم بن عقیل کوفہ روانہ کیا مسلم بن عقیل کوفہ نہنچ تو شروع شروع



میں اہل کوفہ نے ان کا پر جوش استقبال کیا بید د کیھر کرمسلم بن عقبل نے حسین رضی اللہ عنہ کو خط لکھ دیا کہ آ ہے آ سکتے ہیں، خط ملتے ہی حسین رضی اللہ عنہ کوفہ کے لئے روانہ ہو گئے۔

## تيسرامرحله: روانگي كوفه (كهي قادسية تك كاسفر)

آپ کوفیروانہ ہوئے اورادھراہل کوفہ نے مسلم بن عقیل پرد باؤڈال کراورانہیں زبرد تی اپنے ساتھ کیکر قصر حکومت پر تملہ کردیا اورعین وقت پر مسلم بن عقیل کو تنہا چھوڑ کر بھاگ گئے ، پھر مسلم بن عقیل قتل کردئے گئے ، مسین قسر راستے ہی میں سے کہ انہیں اس قتل کی خبر ملیے ہی آپ نے والیسی کا فیصلہ کیا لیکن جو کئی آپ کو کہ سے لینے کے لئے آئے شے انہوں نے ایک طرف تو مسلم بن عقیل کے بھائیوں کو انتقام کا نعرہ دیا اور دوسری طرف حسین کے ساتھ خبر کا سلوک ہوگا ، مجبوراحسین کے وسفر جاری رکھنا پڑا۔

قادسیہ کے قریب پہو نچے تو بعض اعرابیوں سے معلوم ہوا کہ کوفہ کے حالات انتہائی نازک ہیں، وہاں جانا بہت خطرناک ہے بیس کر حسین رضی اللّٰد عنہ نے کوفہ کی راہ چھوڑ کرسیدھا دشق جانے کی ٹھان کی جہاں بزید بن معاو بہر حمہ اللّٰہ خودموجود تھے۔

# چوتھامرحلہ: روائلی دمشق (قادسیہ سے کر بلاتک کاسفر)

دمثق کی طرف حسین کا قافلہ روانہ ہو گیاتھوڑی دور چلنے کے بعد حربن پر یدراستے میں ملااس نے اصرار کیا حسین ہاں کے ہمراہ کوفہ چلیں لیکن حسین کے نسلیم نہیں کیا اور شام کی جانب سفر جاری رکھا آ گے کر بلا کے مقام پر پہو نچ تو عمر بن سعداوراس کے سپاہیوں سے مڈ بھیڑ ہوگئی۔

### يانچوال مرحله: نزول كربلا، ووقوع حادثه

عمر بن سعد کے سامنے حسین ﷺ نے اللہ کا واسطہ دے کر کہا کہ مجھے یزید کے پاس جانے دو، عمر بن سعد اس پر بہت خوش ہوئے اوران کی بیہ بات منظور کر لی ، اورعبیداللہ بن زیاد سے اس کی اجازت بھی لے لی۔

کوفی سبائیوں نے جب بیددیکھا کہ حسین رضی اللہ عنہ یزید کے پاس بیعت کے لئے جارہے ہیں

# 46)

اوران کے خطوط بھی ان کے ساتھ ہیں توانہوں نے ہنگامہ بریا کر کے حسین رضی اللہ عنہ کوشہید کردیا۔

# خودساخته كهانيال

اوپر حادثہ کر بلاکی جو تفصیلات پیش کی گئی ہیں اس کی روثنی میں بید حقیقت طشت از بام ہوجاتی ہے کہ بیسب کچھ سبائی یہودیوں نے صرف اسی پربس کہ بیسب کچھ سبائی یہودیوں نے صرف اسی پربس نہیں کیا کہ اس الم ناک حادثہ کو جنم دیا بلکہ اس حادثہ سے جڑی ہوئی جو تفصیلات وضع کی گئی ہیں اور جو لہے چوڑے قصادر کہانیاں بیان ہوئی ہیں ، اسی طرح بے گناہ اور ابریاءلوگوں پر جوالزامات تراشے کئے ہیں، بیسب کچھ انہیں سبائی یہودیوں ہی کی کارستانیاں ہیں چنانچہ:

کا دنتہ ہے قبل اور میدان کر بلا میں حسین اوران کے رفقاء کی طرف کمبی چوڑی تقریریں منسوب کی گئی ہیں جن کا نہ تو کوئی موقع تھا اور نہ ہی کوئی وقت ۔

الرائی ہے قبل مبارزانہ جنگ کے بےسروپا قصے مشہور کئے گئے جن میں اصحاب حسین کی غیر معمولی بہادری کا ایسا تذکرہ ہے جس کا وقوع حقیقت کی دنیا میں بالکل محال وناممکن ہے۔

صبح سے کیکرسہ پہر بلکہ اس سے بھی لمبی مدت تک گھمسان کی جنگ کا نقشہ کھینچا گیا ہے اوراس میں حسین اوران کے رفقاء کی بہادری کے ایسے بے مثال کا رنامے بیان ہوئے ہیں جو یکسر گپ اور خودساختہ ہیں۔

تافلہ حسین پرظلم وبربریت کی حداور بے رحمی وسخت دلی کی انتہاء دکھلائی گی ہے کہ انہیں مغلوب کرنے کے لئے ان پر پانی کی بندش لگادی گئی حالانکہ یہ ایک افسانہ بلکہ خالص پرو پیگنڈہ ہے۔ دراصل یہ ساری کہانیاں میدان کر بلاکی نہیں بلکہ کر بلا کے بعد کی تصنیف کردہ یں جومخش جھوٹ اور کذب بیانی کے علاوہ کچھنہیں۔

عتیق الرحمٰن تبھلی صاحب فرماتے ہیں:

'' كربلا كے ميدان كا واقعہ بہت سادہ اور بہت مختصر ہے اور جتنے قصے كہانياں اسلسلے ميں بيان كى جاتى



ہیں جبان کی جانچ اس وقت اور ماحول کے امرکانات ومواقع، روایتوں کے نقابل، انسانی فطرت اور حضرت سید ناحسین اوران کے اہل ہیت کے دین شعور کی روثنی میں کی جاتی ہے تو بیتمام کے تمام قصا یک الیم من گھڑ تا گھڑت داستان بن کے رہ جاتے ہیں جسے بس ابن سباء یہودی کے شیطانی منصوبے کے مطابق ہی گھڑا حاسکتا ہے' واقعہ کر بلااوراس کا لیس منظر: ص ۱۸۵۵–۲۸۹۔

یہ ساری کہانیاں صرف خود ساختہ ہی نہیں بلکہ ان میں اسلام کے نام پر حسین اور اہل بیت کی تذکیل وقو مین کا سامان بھی ہے۔

عتیق الرحمٰن تنبھلی صاحب فرماتے ہیں:

ایک اورمقام پر لکھتے ہیں:

'' بیساری کہانیاں، جن میں سے کتنی ہی ایسی ہیں جو دراصل حسین کی شان کو داغ لگاتی ہیں، صاف معلوم ہوتا ہے کہ اس سبائی ذہن کے ماتحت گھڑی گئی ہیں جو برابر فرزندان اسلام کی متاع دین و دانش لوٹ لینے کی جدوجہد میں لگا ہوا تھا'' [ واقعہ کر بلا اور اس کا کہاں منظر: ص ۲۳۱]۔



الغرض بیساری کہانیاں اور بیتمام قصے وافسانے خالص کذب وافتر اءاور مبالغہ آرائی پہنی ہیں، بیعقلا اور نقلا کسی لحاظ سے بھی قابل قبول نہیں ہیں، یہی وجہ ہے کہ ہم نے روداد کر بلا کے بیان میں انہیں بالکل جگہ نہیں دی ہے۔

#### فصل ثالث: حادثه كربلاكي روايات اورالزام تراشيان

حادثہ کربلا کی جوداستان ہمارے یہاں عام طور پرمشہور ہے اس میں بہت ہی شخصیات پر بے بناد الزامات عائد کئے جاتے ہیں اگلی سطور میں ایسے ہی الزامات پر گفتگو ہوگی۔

#### الف : يزيدبن معاويه رحمه الله

حادثة کر بلا کولیکر جس شخصیت پرسب سے زیادہ کیچیڑا حچھالا گیا ہے وہ پزید بن معاویہ رحمہ اللہ ہیں ، ان الزامات ہے متعلق مفصل گفتگو ہم تیسرے باب میں کریں گے۔

#### ب:حسين رضي الله عنه

حسین رضی الله عنه پرالزام ہیہ کہ وہ بیزید کے خلاف نکلے تھے پھر بعض اسے جہاد سے تعبیر کرتے ہیں اور بعض اسے طلب امارت کہہ کراجتہادی خطا قرار دیتے ہیں ، حالانکہ بید دونوں باتیں محل نظر ہیں اور ان سے بلاوجہ حسین رضی اللہ عنه پرالزام عائد ہوتا ہے۔

دراصل حسین رضی اللہ عنہ کوفہ کیوں گئے تھے بیا سلامی تاریخ کا ایک معمہ ہے، کیونکہ حسین رضی اللہ عنہ نے بھی بھی بھی بھی بھی بھی بھی کھی کراپنی زبان سے بیکہائی نہیں کہ کوفہ جانے سے ان کامقصود کیا ہے۔ حافظ صلاح الدین پوسف لکھتے ہیں:

((رہاحضرت حسین کا موقف؟ تو حقیقت یہ ہے کہ بعد کی حاشیہ آ رائیوں اور فلسفہ طرازیوں سے صرف نظر کر کے اگر غور کیا جائے تو معلوم ہوگا کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے واضح الفاظ میں اپنے موقف کی بھی وضاحت ہی نہیں فرمائی کہوہ کیا چاہتے تھے؟ اور ان کے ذہن میں کیا تجویز تھی؟ یزید کے خلیفہ بن جانے کے بعد جب گور زیدین ولید بن عتب نے انہیں یزید کی بعت کی دعوت دی تو انہوں نے فرمایا



كەمىن خفىيە بىعت نہيں كرسكتا ،اجتماع عام ميں بيعت كروں گا۔

"أما ما سألتني من البيعة فإن مثلي لا يعطى بيعته سراً ولا أراك تجتزى ، بها منى سراً دون أن نظهرها على رؤوس الناس علانية "(الطبرى: ٢٥١/١)

گورنر نے انہیں مزید مہات دے دی۔ حضرت حسین رضی اللہ عنہ بیرمہات پاکر مدیدہ کہ تنظریف لے گئے۔ مکہ بنٹی کربھی انہوں نے کوئی وضاحت نہیں کی ، البہ تہ وہاں سے کوفہ جانے کی تیار یاں شروع کردیں جس کی خبر پاکر ہمدر دو بہی خواہ ، جن میں حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہا وغیرہ متعدد صحابی بھی تھے، انہیں کوفہ جانے سے دو گئے رہے لیکن وہ کوفہ جانے پر ہی مصررہے ۔ حتی کہ ایک موقعے پر حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو بی رشتہ دارعبداللہ بن جعفر گورنر مکہ مر و بن سعید کے پاس آئے اوران کے استدعا کی آپ حضرت حسین رضی اللہ عنہ کرنے کا ذکر ہوتا کہ حسین رضی اللہ عنہ واضح الفاظ میں انہیں امان دیے جانے اوران سے حسن سلوک کرنے کا ذکر ہوتا کہ حسین رضی اللہ عنہ والیس آ جا کیں اورکوفہ نہ جا کیں ۔ گورنر مکہ نے کہا کہ آپ جو چاہیں لکھ کرنے کا ذکر ہوتا کہ حسین رضی اللہ عنہ والیس آ جا کیں اور اپنے الفاظ میں ایک امان نامہ لکھ لائے جس پر گورنر کوفہ کرنے آپنی مہر لگا دی۔ عبداللہ بن جعفر نے پھر درخواست کی کہ چپھی بھی آپ خودا ہے ہی بھائی کے ہاتھ حضرت خسین تک پہنچا کیں تا کہ حسین پوری طرح مطمئن ہوجا کیں کہ ساری جدو جبد گورنر مکہ کی طرف سے ہور ہی حضرت حسین تک پہنچا کیں تا کہ حسین پوری طرح مطمئن موجا کیں کہ ساری جدو جبد گورنر مکہ کی طرف سے ہور ہی دونوں حضرت حسین رضی اللہ عنہ کو جاکر ملے لیکن حضرت خسین نے معذرت کردی اورکوفہ جانے پر ہی اصرار کیا اور اپنے موقف کی وضاحت نہیں کی بلکہ صاف لفظوں میں کہا کہ میں کوفہ جس مقصد کے لیے چار ہا ور یہاں بھی اپنے موقف کی وضاحت نہیں کی بلکہ صاف لفظوں میں کہا کہ میں کوفہ جس مقصد کے لیے چار ہا

**موں وہ صرف جمیے معلوم ہے اور وہ میں بیان نہیں کروں گا**۔ (الطمری: ۱۲۹۲-۱۲۹۱) خود شیعہ مورخ ابن طقطقی بھی لکھتا ہے کہ جب حضرت حسین کھی سے کوفید وانیہ ہوئے تو انہیں مسلم کے

عال کا کوئی علم نہیں تھا۔ جب کونے کے قریب پہنچ گئے تو انہیں مسلم کے قبل کاعلم ہوا۔ وہاں انہیں لوگ ملے اور انہوں نے حضرت حسین کھ کو کوفہ جانے سے روکا اور انہیں ڈرایا لیکن حسین کھی واپس ہونے پر آ مادہ نہیں

نہوں نے حضرت سین ﷺ لولوفہ جانے سے روکا اور انہیں ڈرایا مین سینﷺ واپس ہونے پر آ مادہ ہمیں کریں میں میں میں میں کریں ہوئے ہے۔ اور انہیں ڈرایا مین سین

ہوئے اور کوفہ جانے کاعزم جاری رکھا۔ <u>ایک ایسے مق*صد کے* لیے جسوہ خود ہی جانتے تھے</u>

"فلم يرجع وصمم على الوصول إلى الكوفة لأمر هو أعلم به من الناس" (الفخرى، ص: ٨٥ طبع مصرء ))) [رسومات محرم الحرام اورسانح كر بلا: ٣٧ – ٣٤] \_



### محرمبشرنذ برصاحب لکھتے ہیں:

" یہاں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عندا گر کوفہ کی طرف جارہے تھے تو آپ کا پلان کیا تھا؟ بالفرض اگراہل کوفہ آپ کے ساتھ عہدشکنی نہ کرتے تو کیا واقعات پیش آتے؟ تاریخ کی کتب ہیں ہمیں آپ کے الفرض اگراہل کوفہ آپ کے ارادے کی تفصیلات نہیں ملتی ہیں۔ یہ بعض تجزیہ نگاروں کی محض قیاس آرائی ہی ہے کہ آپ کوفہ کی حکومت سنجال کراہل شام کے ساتھ جنگ کرتے"۔[سانحہ کر بلا تجریر وحیّق : محمد مبشرندین ماخوز ادمحدث فورم من 1]۔

معلوم ہوا کہ حسین رضی اللہ نے اپنی زبان سے بھی اپنے موقف کی کھلے عام وضاحت ہی نہیں کی اسی لیے بعض نے اسے جہاد سمجھ لیا اور بعض نے خروج لیکن ہماری نظر میں جہاد اور خروج بید دونوں ہی باتیں محل نظر ہیں کیونکہ ان دونوں سے حسین رضی اللہ عنہ پر الزام عائد ہوتا ہے اور کسی ادنی مسلمان بر بھی کوئی الزام عائد کرنے کے لئے ٹھوں ثبوت در کارہے۔

ہمارے نزدیک اس سلسلے میں سب سے مناسب بات یہ ہے کہ حسین رضی اللہ عنہ کا کوفہ جانا نہ تو جہاد کے لئے تھا اور نہ ہی طلب خلافت کے لئے ، بلکہ آپ کا مقصد امت میں اصلاح کا کام کرنا تھا جہیدا کہ ہم حادثہ کر بلا کی روداد میں ابن عباس رضی اللہ عنہ کے حوالہ سے بتلا چکے ہیں کہ حسین رضی اللہ عنہ کا سفر پرامن مقاصد کے لئے تھا، آپ رضی اللہ عنہ کوفہ جا کراہل کوفہ میں اصلاح کا کام کرنا چاہتے تھے کہ حسن رضی اللہ عنہ کوفی چاہتے تھے کہ حسن رضی اللہ عنہ کی تاریخ دہرائیں لیکن حسین رضی اللہ عنہ کی تاریخ دہرائیں ، یعنی امت میں اتحاد وا تفاق قائم کرنے اور فتہ کوختم کرنے کی کوشش کریں جیسا کہ عبد اللہ بن عاس رضی اللہ عنہ کی وصیت تھی:

ایک بار پھر سے عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کا بدیبان ملاحظہ ہو:

فَكَتبَ إِلَيْهِ عَبُدُ اللّهِ بنِ عَبَّاسٍ: إنِّى أرْجُو أَنْ لَا يَكُونَ خُروُج الْحُسَين لأمُر تكرِهه. وَلست أدُع النَّصِيحَة لَه فِيمَا يجُمَع الله به الألفة وَيطفِي به النَّائِرة .

عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ نے جوابایز ید کو کھا کہ: مجھے پوری امید ہے کہ (کونہ کی طرف اسین کے کسی سے معصد کی خاطر نہیں نکل رہے ہیں جو آپ کونا پند ہواور میں انہیں پوری طرح ایسی چیزوں کی نصیحتیں



كردول كا جن سے ان شاء اللہ اتحادوا نفاق قائم بموكا اور فتنه كل آك بجه جائے كى [الطبقات الكبرى : ١٠١٠ ٢٦١ البداية : ١٠٠٥، تاريخ مدينة دمشق: ١٠١٠ ٢٦١، بغية الطلب في تاريخ حلب : ٢٦١١/٦، البداية والنهاية: ١٦٤/٨، تهذيب الكمال للمزى: ٢٠٠١، ٢٠، سير أعلام النبلاء للذهبي: ٣٠٤/٣] ـ

#### محرمبشرنذ برصاحب لکھتے ہیں:

''اب وال یہ پیدا ہوتا ہے کہ حضرت حسین رضی اللہ عنہ نے اپنے ان مخلص رشتے داروں کی بات کیوں نہ مانی اور اہل کوفہ کے باغیوں پر اعتبار کر کے وہاں کیوں چلے گئے؟ او پر بیان کردہ خط کو پڑھنے ہے اس کی جو وجہ سمجھ میں آتی ہے وہ یہ ہے کہ آپ کا کوئی ارادہ بعناوت ہر پاکر نے کا فدتھا بلکہ آپ ان باغیوں کو کنٹرول کر کے کومت وقت کے معاملات کی اصلاح کرنا چاہتے تھے۔ حکومت کے رویے ہے بھی ظاہر یہی تھا کہ میلوگ حضرت حسین کا احترام کررہے تھے' [سانح کربلاتح رویتیت: محمد مبشر نذیر: ماخوزاز محدث فورم ہیں آ]۔ کیکن حادث شربلا کی جو کہانی ہمارے یہاں مشہور ہے اس روسے حسین رضی اللہ عنہ پر دو الزام میا کہ میکن چونکہ حکومت وقت کے خلاف جہاد واجب تھا اس لئے یہ عنہ کہاں کے خلاف جہاد واجب تھا اس لئے یہ بیت رضی اللہ عنہ پر الزام ہی ہے۔

بعض دوسر ہے لوگ حسین رضی اللہ عنہ کے ممل کو جہاد کا نام تو نہیں دیتے بلکہ یہ کہتے ہیں کہ اہل کوفہ نے حسین رضی اللہ عنہ کو خط دے کر بلایا تھا تا کہ ان کے ہاتھ پرخلافت کی بیعت کریں، پھر یہ خطوط دکھے کر حسین رضی اللہ عنہ خلیفہ بننے کی غرض سے کوفہ گئے تھے، اس موقف میں گرچہ حسین رضی اللہ عنہ کے طرز عمل کو جہاد سے تعبیر نہیں کیا گیالیکن بہر حال حسین رضی اللہ عنہ پریہالزام تو ہے، تی کہ انہوں نے حکومت وقت کے خلاف خروج کیا، اسلام کی اصطلاح میں اس عمل کو بعناوت کہا جاتا ہے لیکن چونکہ حسین رضی اللہ عنہ جیسی عظیم شخصیت سے اس عمل کا صدور ہوا تھا اس لئے یہاں بعناوت کے بجائے خروج کا لفظ استعال کیا جاتا ہے کہ حسین رضی اللہ عنہ سے اجتہادی غلطی ہوئی۔

عرض ہے کہ یہ دونوں باتیں سرے سے ثابت ہی نہیں تفصیل ملاحظہ ہو:



### ار باطل حکومت کے خلاف جہاد

بعض حفرات کا خیال ہے کہ حسین رضی اللہ عنہ پزید کو ظالم وجابر حاکم سجھتے تھے اور اس کے خلاف جہاد کرنا ضروری سجھتے تھے اس لئے ، آپ نے دینی فریضہ سجھتے ہوئے بزید کے خلاف جہاد کاعلم بلند کیا اور شہادت سے سرفراز ہوئے۔

عرض ہے کہ حسین کا قدام، جہاد کی نیت سے قطعانہیں تھااس کے درج ذیل دلائل ہیں:

پہلی دلیل: - حسین جب اس سفر کے لئے نکا صحابہ میں سے کسی نے بھی ان کا ساتھ نہ دیا۔

دوسری دلیل: - نہ صرف یہ کہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے آپ کا ساتھ نہیں دیا بلکہ اس کے برعکس
آپ کواس اقدام سے منع کیا، اگریہ جہاد ہوتا صحابہ کرام بھی بھی حسین رضی اللہ عنہ کواس عظیم کام سے منع نہیں کر سکتے تھے۔

تيسرى دليل: - حسين رضى الله عندنے اپنے اہل خانہ كے ساتھ سفر كوفہ پر نكلے اگر يہ جہاد ہوتا تو آپ رضى الله عندا پنے اہل خانہ كوساتھ نہ ليتے ۔

چوتی دلیل: - راست میں مسلم بن عقبل کی خبرس واپسی کا اراردہ کیا ، اگر جہاد کی نبیت سے نکلے ہوتے تو واپسی کا گمان تک نہ کرتے ، جہاد سے واپس ہونا کبیرہ گناہ ہے۔

پانچویں دلیل: -جب کونی فوج نے آپ کو حراست میں لیا تواس وقت آپ نے ایک پیشکش یہ کی کہ میں جہاں سے آیا ہوں وہاں واپس جانے دیا جائے ، اور جہاد کے مقصد سے آئے ہوتے تو واپس کی بات نہ کرتے کیونکہ جہاد سے واپس ہونا کبیر وگناہ ہے۔

چھٹی دیاجائے بخور کرنے کی جراست میں آپ نے دوسری پیشش بیری کہ جھے کسی سرحد پر جہاد کے لئے بھے دیاجائے بخور کرنے کی بات ہے کہ اگرخود حالت جہادہی میں تھے تو پھر کس جہاد کی آرز وکرر ہے تھے۔

ساتویں دلیل: -کوفی فوج کی حراست میں آپ نے تیسری پیشکش میدکی کہ انہیں امیر المؤمنین میں آپ نے تیسری پیشکش میدکی کہ انہیں امیر المؤمنین میں این ایک ہوئے دیاجائے تا کہ وہ میزید کے ہاتھ میں اپنا ہا تھودے دیں ، اگر آپ جہاد کی نیت سے آئے ہوتے تویزید کو امیر المؤمنین نہ کہتے اور اس سے بیعت کی بات خواب وخیال میں بھی نہ سوچتے۔



#### ﴿٢؍ حكومت وقت كے خلاف خروج

دوسری طرف کہا جاتا ہے کہ حسین رضی اللہ عنہ اہل کوفہ کے خطوط سے دھو کہ کھا گئے اور بزید کے خلاف اٹھ کھڑے ہوئے اور باقاعدہ خلیفہ بننے کی غرض سے کوفہ روانہ ہوئے۔

عرض ہے کہ بیالزام بھی کوئی معمولی الزام نہیں ہے اور چونکہ کسی بھی صحیح روایت سے حسین رضی اللہ عنہ کا بیم موقف ثابت نہیں ہوتااس لئے حسین رضی اللہ عنہ پرخروج کا الزام بھی قابل قبول نہیں ہے، نیز درج ذیل دلائل بھی بتلاتے ہیں کہ حسین رضی اللہ عنہ سے خلیفہ وقت کے خلاف خروج کا عمل بھی صادر نہیں ہوسکتا:

پہلی دلیل: - حسین رضی اللہ عنہ کو پہلے ہی ہے معلوم تھا کہ اہل کوفہ انہیں خطوط دے کرخلافت کے گئے تہیں بلارہے ہیں بلکہ امت مسلمہ کے بیج خونریزی پھیلانے کے لئے آپ کا استعمال کرنا چاہتے ہیں چنانچہ: امام ابن کثیر رحمہ اللہ نقل کرتے ہیں:

كَانَ أَهُلُ الْكُوفَةِ يكتبون إليه يَدْعُونَهُ إِلَى الْخُرُوجِ إِلَيْهِمُ فِي خِلافَةِ مُعَاوِيَةَ، كل ذلك يأبى عليهم، فقدم منهم قوم إلى محمد بن الْحَنفِيَّة يَطُلُبُونَ إِلَيْهِ أَنْ يَخُرُجَ مَعَهُمُ فَأَبَى، وجاء إلى الحسين يعرض عليه أمرهم، فقال له الحسين: إِنَّ الْقَوْمَ إِنَّمَا يُرِيدُونَ أَنُ يَأْكُلُوا بِنَا، ويستنبطوا دماء الناس ودماء نا، فَأَقَامَ حُسَيُنٌ عَلَى مَا هُوَ عَلَيْهِ مِنَ الْهُمُوم، مَرَّةً يُريدُ أَنْ يَسِيرَ إلَيْهِمُ، وَمَرَّةً يجمع الإقامة عنهم

معاویرضی اللہ عنہ ہی کے دور میں اہل کوفہ حسین رضی اللہ عنہ کی طرف خطوط بھیجۃ تھے اور انہیں اپنے پاس آنے کی مسلسل دعوت دیتے ، لیکن حسین رضی اللہ عنہ ہر بارا نکار کرتے رہے ، پھر کچھکوفی حسین رضی اللہ عنہ کے بھائی محمہ بن حفیہ کے پاس آئے اور مطالبہ کیا کہ وہ ان کے ساتھ چلیں لیکن انہوں نے بھی صاف انکار کردیا اور حسین رضی اللہ عنہ نے کردیا اور حسین رضی اللہ عنہ نے کران کی اس پیشکش کے بارے میں بتالیا تو حسین رضی اللہ عنہ نے کہا : یہ کوفی لوگ در حقیقت ہمیں اپنے مفاد کے لئے استعمال کرنا چاہتے ہیں ، نیز وہ ہمارا استعمال کر کے امت مسلمہ کے بچ خونریزی پھیلانا اورخود ہمارا بھی خون بہانا چاہتے ہیں ، یہ سب د کھر حسین کرکے امت مسلمہ کے بچ خونریز کی پھیلانا اورخود ہمارا بھی خون بہانا چاہتے ہیں ، یہ سب د کھر کر حسین کرنے اللہ عنہ فکر مند ہوگئے بھی سوچے کہ (اس فتنہ کوختم کرنے کے لئے) ان کے پاس جا (کر پچھکر) نا



عاسع اور بهي سوية كرجهان بين وبين ربناج سخ [البداية والنهاية:١٧٤/٨]\_

حسین رضی اللہ عنہ کے ان الفاظ سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ آپ اہل کوفہ کی دعوت کے پیچھے ان کی چھپی ہوئی سازش کو بہت اچھی طرح سمجھ چکے تھے ان حالات میں بیناممکن ہے کہ خلافت کی امید لے کرآپ کوفہ جائیں۔

دوسری دلیل: - جب حسین رضی الله عنه کوفہ جانے کی تیاری کررہے تھے تو پی نبریزید کوجھی معلوم ہوئی تو برندید نے ابن عباس رضی الله عنه کو خط لکھا کہ حسین رضی الله عنه کو کوفہ جانے سے روکیس ۔ تو ابن عباس رضی الله عنه خوابایزید کو ککھا اور انہیں آگاہ کیا کہ حسین رضی الله عنه کا خروج آپ کے خلاف نہیں ہے ، وہ کوفہ جا کر ایسا کوئی کام نہیں کریں جو آپ کو نالپند ہو، اور میں انہیں ایسے کام کی وصیت کروں گا جس سے امت میں اتحاد قائم ہواور فتنه کی آگ بچھ جائے (حوالہ گذریکا ہے)۔

عبدالله بن عباس رضی الله عنه کابیہ جواب اس بارے میں بالکل صرح ہے کہ حسین رضی الله عنه کوفہ یزید کی مخالفت میں نہیں گئے تھے۔

تيرى دليل: - علامه ابن تيميه رحمه الله لكهة بين:

وكذلك الحسن كان دائما يشير على أبيه وأخيه بترك القتال ولما صار الأمر إليه ترك القتال ولما عنه في اخر الأمر ترك القتال وأصلح الله به بين الطائفتين المقتتلتين وعلى رضى الله عنه في اخر الأمر تبين له أن المصلحة في ترك القتال أعظم منها في فعله

حسن رضی اللہ عنہ ہمیشہ اپنے والد اور بھائی کوترک قبال کا مشورہ دیتے رہے اور جب معاملہ ان کے ہاتھ میں آیا تو اللہ نے ان کے ذریعہ مسلمانوں کی دوعظیم جماعت میں سلح کرادی، اور علی رضی اللہ عنہ پر بھی بعد میں میں آیا تو اللہ نے ان کے ذریعہ مسلمانوں کی دوعظیم جماعت میں سلح کرادی، اور علی رضی اللہ عنہ پر بھی بعد میں غور کرین کہ حسن رضی اللہ عنہ کے جس مشورہ کو ان کے والد محترم علی رضی اللہ عنہ این بھی کردی تھی، کیونکر ممکن ہے کہ حسین رضی اللہ عنہ اپنے خاندان کی منتریون کو بالا نے طاق رکھ دیں۔



چوتھی دلیل: - حسین رضی اللہ عنہ کے والد علی رضی اللہ عنہ جب تک زندہ رہے مسلمان آپس میں لڑتے رہے لیکن جب علی رضی اللہ عنہ کی وفات کے بعد حسن رضی اللہ عنہ خلافت سے دست بردار ہوگئے اورامیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے ہاتھ پر بیعت کر کی تواس سے پورے عالم اسلام میں امن وامان قائم ہوگیا، اب جوامن بڑی مشکل سے قائم ہوا تھا اور حسن رضی اللہ عنہ نے جس کے لئے عظیم قربانی پیش کی تھی ، کیوکر ممکن ہے کہ حسین رضی اللہ عنہ تمام تجربات ومشاہدات سے آ تکھیں بند کرلیں اور ایسا قدام کریں جس سے دوبارہ امت میں جنگ وجدال شروع ہوجائے؟؟؟

پانچویں دلیل: - صحیح سند سے ثابت ہے کہ حسین رضی اللہ عنہ کر بلا میں یزید کے پاس جانے کی خواہش کررہے تھے بلکہ اللہ کا واسطہ دے کر مطالبہ کررہے تھے کہ انہیں یزید کے پاس جانے دیا جائے:

امام اُحمہ بن یحیی ، البکا ذُری (المتوفی ۲۷۹) نے کہا:

حدثنا سعدویه، حدثنا عباد بُن العوام، حَدَّثَنِی حصین، حَدَّثَنِی هلال بن إساف قال: أمر ابن زیاد فأخذ مَا بین واقصة، إِلَی طریق الشَّام إِلَی طریق البَّصُرَة، فلا یترک أحد یلج وَلا یخرج، فانطلق الُحُسَیُن یسیر نحو طریق الشَّام یرید یزید بُن مُعَاوِیَة فتلقته الخیول فنزل کربلاء، و کَانَ فیمن بعث إِلَیْهِ عمر ابن سعد بن أبی وقاص، وشمر ابن ذی الجوشن، وحصین بُنِ نمیر، فناشدهم الُحُسَیُن أن یسیروه إِلَی یزید فیضع یده فِی یده

عبیداللہ بن زیاد نے تھم دیا کہ واقصہ اور شام وبھرہ کے بیچ پہرہ ولگا دیا جائے اور کسی کو بھی آنے جانے سے روک دیا جائے ، چنا نچہ سین رضی اللہ عنہ پزید بن معاویہ سے ملنے کے لئے شام کی طرف چل پڑے ، پھر راستہ میں گھوڑ سواروں میں عمر بن سعد بن بی وقاص ، میں گھوڑ سواروں میں عمر بن سعد بن بی وقاص ، شمر بن ذکی الجوثن اور حصین بن نمیر تھے ، حسین رضی اللہ عنہ نے ان سے التجاکی کہ انہیں پزید بن معاویہ کے پاس لے چلیں تاکہ وہ پزید کے ہاتھ میں اپنا ہاتھ دے دیں آئساب الأشراف للبلاذری: ۱۷۳۱۳ واسنادہ صحیح علی شرط مسلم ، سعدویہ ھو سعید بن سلیمان الضبی نیز دیکھیں: عاد شکر بلاویز پرصرف صیح روایات کی روثنی میں آ۔

غورطلب بات میہ کہ تھین رضی اللہ عنہ یزید کے پاس کیوں جانا چاہتے تھے؟ اگر آپ یزید کی مخالفت میں مکہ سے نکلے تھے تو آخر کیا منہ لے کریزید کے پاس جانا چاہتے تھے؟؟؟ اوریزید کی بیعت



کے لئے یزید کے پاس جانا ضروری تو نہ تھا، یزید سے دوررہ کی بھی تویزید کی بیعت ہو سکتی تھے جیسا کہ دیگر علاقے کے لوگوں نے کیا پھر بھی آپ نے بیزید کے پاس جانے کی کیوں کوشش کی ؟؟

بیصرف اور صرف اس لئے تا کہ بزید سے بیعت کرنے کے ساتھ ساتھ اہل کوفہ کی سازش سے بھی بزید کو باخشین رضی اللہ عنہ اہل کوفہ کے خطوط ساتھ لئے جارہے تھے اگر حسین رضی اللہ عنہ بزید کے خلاف نکلے ہوتے تھے تو حکومت کے ساتھ اس درجہ تعاون کی فکرنہ کرتے۔

الغرض یہ کہ حسین رضی اللہ عنہ پرلگائے گئے بید دونوں الزامات بے بنیاد ہیں اور صحیح بات یہی معلوم ہوتی ہے کہ حسین رضی اللہ عنہ نے برامن مقاصد ہی کے لئے کوفیہ کا سفر کیا تھا۔

#### ج :عبيدالله بن زياد

شہادت حسین کے سلسلے میں ابن زیاد پر کچھ کم الزام نہیں ہے بلکہ اس کا نام لیتے وقت بدنہاد کا قافیہ جوڑ ناضروری سمجھا جاتا ہے، ذیل میں ہم ان چیزوں کی وضاحت کرتے ہیں جن کے سبب ابن زیاد کی شخصیت پر کافی کینچوا چھالا گیا ہے۔

### 🖈 ارحسین رضی الله عنه کے ساتھ ابن زیاد کا سخت گیرها کمانه روبیه:

کہاجا تا ہے کہ سین رضی اللہ عنہ نے جب بزید کے پاس جانے کی خواہش ظاہر کی تو ابن زیاد نے بیشر طلگا دی کہ حسین رضی اللہ عنہ پہلے میری بیعت کریں پھریزید کے پاس جانے کی اجازت ملے گی، اس برحسین رضی اللہ عنہ تیار نہ ہوئے جس برلڑائی چھڑ گئی اور نتیجہ میں بیجاد نتہ پیش آیا۔

اس بات کو بیان کرنے والا ابوخنف ہے جو کذاب اور رافضی ہے، اوراسی کذاب نے پہلے سے بیان کیا کہ عبدیداللّٰد بن زیاد نے جب حسین رضی اللّٰہ عنہ کے مطالبے پڑھے تو اس نے منظور کرلیا اور بزید کے پاس جانے کی اجازت دے دی، چنانچہ بیناقل ہے:

فلما قرأ عُبَيُد اللَّهِ الكتاب قَالَ: هَذَا كتاب رجل ناصح لأميره، مشفق عَلَى قومه، نعم قَدُ قبلت عبيدالله بن زياد، حسين رضى الله عنه كاخط پڙه كر پكارا ها كه بيتواليشخص كاخط ہے جواپنے خليفه كاخير خواه ہا الله عنه كا جراورا پن قوم پر شفيق ہے، جھے حسين رضى الله عنه كى بات منظور ہے [تاريخ الطبرى: ٤١٤/٥] \_\_\_



اس کے بعد ابو مخف کہتا ہے کہ عبید اللہ ابن زیاد کی منظوری کے بعد شمر بن ذی الجوثن نے اسے بہکایا جس کے بعد ابن زیاد نے یہ فیصلہ بدل دیا۔

عرض ہے کہ عبیداللہ بن زیادایک مد بر حکمران تھا کوئی بچرتو نہیں تھا کہ شمر کے بہکانے سے بہک جائے ، نیز شمر بن ذی الجوشن حسین کے رشتہ میں آتا ہے اور جنگ صفیں میں بیعلی کے ساتھ تھا اسفیدنة المنہ المنہ المقدی الحزء :٤٩٢/٤] پھر کیونکر ممکن ہے کہ اس قرابت اور رشتہ داری کے باوجود شمر ذی الجوشن نے حسین کے خلاف ابن زیاد کو بھڑکایا ، مزید بیا کہ شمر بن ذی الجوشن اور حسین کے خلاف ابن زیاد کو بھڑکایا ، مزید بیا کہ سی موضوع روایت میں بھی نہیں ملتاحتی کہ سی موضوع روایت میں بھی نہیں پھر کہا وہ تھی شمر بن ذی الجوشن نے حسین کے خلاف ابن زیاد کو بہکا ہے ؟؟؟

صاف معلوم ہوتا کہ جانی صرف اتن ہے کہ عبیداللہ بن زیاد نے منظوری دے دی تھی اور حسین رضی اللہ عنہ شام کی طرف پرزید کے پاس روانہ ہونے والے تھے لیکن کوئی سبائیوں نے رکاؤٹ کھڑی کردی اور حسین رضی اللہ عنہ کوشہید کرڈلا، اب اس جرم پر پردہ ڈالنے کے لئے ابو مخف کذاب نے بیجھوٹ گھڑا کہ شمر بن ذی الجوشن کے کہنے پرابن زیاد نے اپنی بات بدل دی، تا کہ الزام اہل کوفہ پر نہ آئے۔ یا در ہے کہ بچ میں جھوٹ کواس بار کی سے ملانا کہ بات پچھ سے پچھ ہوجائے کذابوں اور کوفیوں یا در ہے کہ بچ میں جھوٹ کواس بار کی سے ملانا کہ بات پچھ سے پچھ ہوجائے کذابوں اور کوفیوں نے بیکام صرف تاریخی روایات ہی کے ساتھ نہیں کیا بلکہ احادیث میں بھی انہوں ایسی ہی پیوند کاری کی ہے، چنانچہ شہور صحیح حدیث ہے کہ اللہ کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے شام اور یمن کے لئے دعاء کی، بھر عراق کے لئے بھی دعا کی درخواست کی گئی تو فر مایا: وہاں تو فتنے ہوں گے، بچی روایت بہیں پرختم ہوجاتی ہے کہ اللہ علیہ وسلم کے اس سے پوچھا کیا تم عراق مذکورہ فر مان کے بعدایک شخص رو نے لگا تو اللہ کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے پوچھا کیا تم عراق مذکورہ فر مان کے بعدایک شخص رو نے لگا تو اللہ کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس سے پوچھا کیا تم عراق سے ہوتواس نے کہا باں اس کے بعداللہ کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا:

إن أبى إبراهيم عليه السلام هم أن يدعو عليهم فأوحى الله تعالى إليه لا تفعل، فإنى جعلت خزائن علمي فيهم، وأسكنت الرحمة قلوبهم

# **€** (58) **€** € €

بے شک میرے والدابراہیم علیہ السلام نے ارادہ کیا کہ اہل عراق پر بددعا کریں تو اللہ تعالی نے ان کی جانب وہی کی کہ آپ ایسانہ کریں کیونکہ میں نے اپنے علم کے خزانے اہل عراق میں رکھے ہیں اوران کے دلوں میں اپنی رحمت ڈال دی ہے [تاریخ بغداد، ۲۰۱۸]۔

غور فرما ئیں ایک صحیح حدیث میں اس بیوند کاری سے بات کیا کیا سے ہوگئ، جب لوگ حدیث میں اس طرح کی بیوند کاری کر سکتے ہیں تو تاریخ میں ان کے لئے کیا مشکل ہے۔

الغرض بير كه عقلا اورنقلاكسي طرح بهي بيه بات قابل قبول نهيس ہوسكتى ،گرچ په حافظ صلاح الدين پوسف حفظ الله نے بھی اس چيز كو بلا تعاقب كے ذكر كر ديا ہے لکھتے ہيں:

''عمر بن سعد نے بیر مطالبے (حسین کی سه رخی پیشکش) ابن زیاد کولکھ کر بھیج دئے تا کہ وہ ان کی منظور ی دے دیے دیے تا کہ وہ ان کی منظور ی دے دیے اس نے سخت روبیا ختیار کیا اور کہا کہ وہ پہلے یہاں میری بیعت کریں تب میں انہیں یزید کے پاس جانے کی اجازت دوں گا، حضرت حسین کی طبع غیور نے اس بات کو پسند نہیں کیا اور فر مایا: ''لا یہ کے ون ذلک ابدا'' ایسا بھی نہیں ہوسکتا اس کے نتیجہ میں وہ جنگ شروع ہوگئ'۔ آرسومات محرم الحرام ص ۱۰۸۔ ذلک ابدا'' ایسا بھی نہیں ہوسکتا اس کے نتیجہ میں وہ جنگ شروع ہوگئ'۔ آرسومات محرم الحرام ص ۱۰۸۔

حالانکدابن زیاد کی طرف منسوب بیتخت گیررویه یکسر غلط اور غیر ثابت شده ہے اور بات صرف ابن زیاد ہی کہ نہیں بلکد اس چیز کوشلیم کر لینے سے خود حسین رضی اللہ عنہ کی شخصیت پر بھی داغ لگتا ہے کہ انہوں نے خواہ مخواہ ضد کی بلکہ یہی ضداس حادثہ کا سبب قرار پاتی ہے جسیا کہ خود حافظ صلاح الدین بوسف حفظہ اللہ نے ذکورہ چیز نقل کرنے کے بعداس بات کا احساس کیا ہے چنانچے لکھتے ہیں:

'' حضرت حسین کا ابن زیاد کے انتظامی حکم کے مقابلے میں اپنی عزت نفس اور وقار کوعزیز تر رکھنا ، حالانکہ اگروہ موقع کی نزاکت اور حالات کی خطرنا کی کے پیش نظر تھوڑی ہی کچک اختیار کر لیتے تو شایداس المیہ سے پچناممکن ہوجاتا''۔[رسومات محرم الحرام: ص ۱۰۹]۔

غور کیجئے کہ وہ حسین رضی اللہ عنہ جو کوفہ کے پرخطر حالات جان کرواپسی پرآ مادہ ہو گئے ،اور کر بلا میں صاف کہہ دیا کہ میں بزید کے ہاتھ میں اپناہاتھ دینے کے لئے تیار ہوں ،آخران کے بارے میں یہ کیسے یقین کرلیں کہ انہوں نے محض اپنی ضداورانا کی خاطر خودا پنی اور اپنے اہل وعیال اور دیگر مسلمین کی خوزیزی کا سامان مہیا کردیا ہو۔

# 59)

یہ بات حسین رضی اللہ عنہ کے مجموعی طرز عمل سے قطعا مناسبت نہیں رکھتی اور نہ ہی سندالائق اعتبار ہے اس لئے ہرگز قابل قبول نہیں ہوسکتی ، لہذا نہ تو حسین رضی اللہ عنہ نے ایسی کوئی ضد کی اور نہ ہی ابن زیاد نے زیاد نے ان کے ساتھ الیہا کوئی سخت گیررو یہا ختیار کیا ہے ، بلکہ قرین قیاس یہی ہے کہ ابن زیاد نے حسین رضی اللہ عنہ کی شرط مان کی تھی جیسا کہ ابو مخصف نے اعتراف کیا ہے ، لیکن ابو مخصف نے بعد میں عدم منظوری کی بات اپنی طرف سے وضع کر لی ہے۔

### ۲۲٪ این زیاد کے پاس حسین رضی الله عنه کے سرمبارک کالایا جانا:

اس پہلو سے ابن زیاد پر کوئی الزام عائز ہیں ہوسکتا کیونکہ ابن زیاد نے تو ایسا کرنے کا حکم نہیں دیا، ورندا گریپی فلسفہ بروئے کا رلایا جائے تو یہی معاملہ علی رضی اللہ عنہ کے ساتھ بھی ہوا، چنانچے عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہ جوجلیل القدر صحابی ہیں ،ان کے والدمحتر م اور جنت کی بشارت یا فتہ عظیم المرتبت صحابی زبیر بن عوام رضی اللہ عنہ کوقتل کیا گیا اور قاتل ان کے سرکو لے کرعلی رضی اللہ عنہ کوقتل کیا گیا اور قاتل ان کے سرکو لے کرعلی رضی اللہ عنہ کے درواز سے پرحاضر ہوا، چنانچہ:

### امام ابن سعدر حمد الله (الهوفي ۲۳۰) نے کہا:

أَخْبَرَنَا الْفَصُلُ بُنُ دُكَيُنٍ قَالَ أَخْبَرَنَا عِمُرَانُ بُنُ زَائِدَةَ بُنِ نَشِيطٍ ، عَنُ أَبِيهِ ، عَنُ أَبِي عَلَالًا يَعْنِى الْوَالِبِيَّ قَالَ: دَعَا الْأَحْنَفُ بَنِى تَمِيمٍ فَلَمْ يُجِيبُوهُ ، ثُمَّ دَعَا بَنِى سَعُدٍ فَلَمْ يُجِيبُوهُ ، فَاعْتَزَلَ فِي رَهُطٍ ، فَمَرَّ الزُّبَيْرُ عَلَى فَرَسٍ لَهُ يُقَالُ لَهُ: ذُو النِّعَالِ ، فَقَالَ الْأَحْنَف: هَذَا الَّذِي كَانَ يُفْسِدُ بَيْنَ النَّاسِ ، قَال: فَاتَّبَعَهُ رَجُلانِ مِمَّنُ كَانَ مَعَهُ فَحَمَلَ عَلَيْهِ أَحَدُهُما فَطَعَنَهُ ، وَجَاء بِرَأْسِهِ إِلَى الْبَابِ فَقَال: اثْذَنُوا لِقَاتِلِ الزُّبَيْرِ ، فَسَمِعَهُ عَلِيًّ وَحَمَلَ عَلَيْهِ النَّارِ ، فَالَقَاهُ وَذَهبَ.

ابوخالدالوالبی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ احف نے بوتمیم کو دعوت دی مگر انہوں نے قبول نہ کی ، پھراس نے بنوسمعد کو دعوت دی انہوں نے قبول نہ کی ، پس ایک دن زبیر رضی اللہ عندا پنے ایک گھوڑ ہے پر جارہے تھے جس کا نام ذوالنعال تھا، تو احف نے کہا : یہی وہ شخص ہے جولوگوں کے مابین فساد ہر پاکر تاہے ، راوی کہتے ہیں کہ پھراحف کے ساتھیوں میں سے دولوگوں نے ان کا پیچھا کیا پھرایک نے ان پر جملہ کر کے انہیں زخمی کردیا

# 60)

اوردوسرے نے تملہ کر کے انہیں قتل کرڈلا۔اس کے بعداحف زبیرضی اللہ عنہ کا سر لے کرعلی رضی اللہ عنہ کے دروازے پر پہنچا اور اور کہا: زبیر کے قاتل کو (اندرآنے کی ) اجازت دیں ،علی رضی اللہ عنہ نے بیہ بات من لی اور اور کہا: ابن صفیہ کے قاتل کو دوزخ کی بشارت دے دو ، پھر احف نے زبیر کے سرکو وہیں پھینکا اور چلا گیا [الطبقات لابن سعد: ۱۰، ۱۰ واسنادہ صحیح ، واحرجہ ایضا ابن عساکر من طریق ابن سعد به وله طرق احری ، نیز دیکھیں میری کتاب: حادثہ کر بلاویز بیصرف محتی روایات کی روثنی میں ]۔

اس روایت کی سند بالکل صحیح ہے اس کے تمام کے تمام رجال ثقه ہیں۔

رابن زیادکاحسین رضی الله عنه کے سرمبارک کی بے حرمتی:

### خوبصورتی کی ندمت:-

بخاری کے الفاظ ہیں:

وَقَالَ فِي حُسنِهِ شَيْئًا

اس نے آپ کی خوبصورتی کے بارے میں کچھ کہا [بخاری رقم ۲۸ سے۔

ان الفاظ سے بظاہریہی معلوم ہوتا ہے کہ اس نے آپ کی خوبصورتی کی تعریف کی تھی ، چنا نچہ علامہ البانی رحمہ اللہ بخاری کے ان الفاظ کی شرح میں فرماتے ہیں:

اى من المدح

ابن زیاد نے آپ کی خوبصورتی کے بارے میں تعریفی کلمات کہ [هداية الرواة: ٥٦١/٥، حاشيه رقم ٢]۔

اوراس روایت کے اخیر میں جو بیالفاظ ہیں:

كَانَ أَشُبَهَهُمُ بِرَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

حسين رضى الله عنه لوگول مين آپيايية سےسب سے زياده مشابه تھے[بحاری رقم ٣٧٤٨]-

اس سے بھی پیۃ چلتا ہے کہ ابن زیاد نے خوبصورتی کی تعریف ہی کی تھی ، جبھی تو صحابی رسول نے رسول اگر مصلی اللہ علیہ وسلم سے آپ کی مشابہت ذکر کر کے اس کی تائید کی۔

اوربعض روایات میں تو بالکل صراحت ہے کہ ابن زیاد نے اس موقع پرخوبصور تی کی تعریف ہی کی تھی ، چنانچہ ابن حبان میں منقول اسی روایت کے الفاظ ہیں:



مَا رَأَيْتُ مِثْلَ هَذَا حُسُنًا!

میں نے اس جیسی خوبصورتی کہیں نہیں دیکھی [صحیح ابن حبان: ۲۹/۱٥]۔

اورتر مذی کے الفاظ ہیں:

مَا رَأَيْتُ مِثُلَ هَذَا حُسنًا، لِمَ يُذُكُرُ؟

میں نے اس جیسی خوبصورتی کہیں نہیں دیکھی پھرآپ کا ذکرِ (شر) کیوں کیا جاتا ہے [ترمذی ۲۷۷۸]۔ ان تمام روایات سے یہی معلوم ہوتا ہے کہ ابن زیاد نے سیدنا حسین رضی اللّٰد عنہ کے حسن کی تعریف ہی کی تھی۔

#### چرے برچھڑی مارنا: -

بخاری کے الفاظ ہیں:

فَجَعَلَ يَنكُت

وه لكرى سے زمين كريد في لكا [صحيح البخارى:رقم ٣٧٤ ]-

" بنسخت" کامعنی ہوتا ہے رخی فی حالت میں سوچ میں پڑ کر باریک اور چھوٹی ککڑی یا انگلی سے زمین کریدنا۔

ابل عرب كامعمول تفاكه وه رنج وغم كي حالت اليها كرتے تھے۔

امام ابن الأشير رحمه الله (التوفى ٢٠٢) في كها:

ونَكُت الأرضِ بالقَضيب، وَهُوَ أَنْ يُؤثِّرَ فِيهَا بطَرَفِه، فِعُلَ المُفَكِّر المَهُموم. وَمِنُهُ الْحَدِيثُ فجعَل يَنْكُتُ بقَضيب أَى يَضُرب الأرضَ بطَرَفه . وَحَدِيثُ عُمَرَ دَخَلُت الْمَسُجِدَ الْحَدِيثُ فجعَل يَنْكُتُون بالحَصى أَى يَضُربون بِهِ الْأَرْضَ

"نَکْت الأرضِ بالقَضیب" (کٹری سے زمین کریدنے) کا مطلب بیہ ہے کہ کوئی کئری کے ایک سرے سے زمین کریدے، جیسے رخ وغم کی حالت میں سوچ میں پڑکرکوئی کرتا ہے۔ اور اسی مفہوم میں حدیث کے الفاظ میں ' فصیف '' ((عبیداللہ بن زیاد) کئری سے زمین کریدنے لگا) یعنی کئری کے ایک سرے سے زمین پر مارنے لگا۔ [النہایة فی غریب الحدیث و الأثر: ۱۳/۵ او انظر لسان العرب: ۲۰۰/۲]۔



امام بخاری نے سیح بخاری میں باب قائم کیا ہے:

بَابُ الرَّجُلِ يَنْكُتُ الشَّيُءَ بِيَدِهِ فِي الْأَرُضِ

لعنی اس بات کابیان که آ دمی کسی چیز سے زمین کریدے [صحیح البخاری ٤٨١٨].

پھراس کے تحت ایک جنازہ میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی شرکت سے متعلق حدیث ہے اور میٹم کا موقع ہوتا ہے اس میں ہے:

فَجَعَلَ يَنُكُتُ الْأَرُضَ بعُودٍ

لعن میں اللہ علیہ وسلم ککڑی سے زمین کو کرید نے لگے [صحیح البخاری ٤٨١٨]۔

معلوم ہوا کہ اہل عرب کے یہاں "ینکت" کاعمل سوچ اورغم کے وقت ہوتا تھا، اور شہادت حسین اور حسین رضی اللہ عنہ کے مشاہدہ سے ابن زیاد بھی سوچ اورغم میں پڑگیا اور اس سے بھی اسی طرح کاعمل ہوا یعنی وہ کسی چھوٹی اور باریک لکڑی سے زمین کریدر ہاتھا۔

چنانچیعلامه مینی رحمه الله (الهتوفی ۸۵۵) نے اس جمله کی شرح کرتے ہوئے کہا:

قُولُه: (فَجعل ینکت) أَی:فَجعل عبید الله بن زِیادینکت أَی:یضُرب بقضیب علی الَّارُض فیؤثر فِیهَا بخاری کی حدیث میں (کریدنے لگا) کا مطلب ہیہ ہے کہ عبیداللہ بن زیاد ایک ککڑی کوزمین پررکھ کرکریدنے لگا [عمدة القاری شرح صحیح البحاری:۲٤۱/۱٦]۔

پھر جب حسین رضی اللہ عنہ کی خوبصورتی کواس نے بغور دیکھا تو تعریف کئے بغیر نہ رہ سکا اور تعریف کئے بغیر نہ رہ سکا اور تعریف کرتے ہوئے اس نے اس کلڑی ہے جس سے زمین کریدر ہاتھا حسین رضی اللہ عنہ کے چبرے کی طرف اشارہ کیا جیسا کہ دیگر روایات میں ہے اور آپ کی خوبصورتی کی تعریف کی۔

یادرہے کہ کسی بھی صحیح روایت میں بیصراحت نہیں ہے کہ ابن زیاد کا بیم کے سین کے سرکے ساتھ مباشرۃ تھا بلکہ صحیح بات بیہ ہے کہ اس نے دور سے اس کسڑی کے ذریعہ فقط اشارہ کیا تھا، اس کی دلیل بیہ ہے کہ بخاری سمیت متعددروایات میں صرف" ین کست "یعنی" کریدنے"کاذکرہے، اور عربی نبان میں عام طور سے اس سے زمین کرید ناہی مرادہ وتا ہے اور بعض روایات میں اس کے ساتھ اضافہ بھی ہے مگر کسی میں" آئی "کاذکر ہے کسی میں" ناک"کاذکر ہے کسی میں" میں" ہونے"کاذکر ہے کسی میں" اور کیے سے میں میں" ہونے"کاذکر ہے



اورکسی میں'' دانت'' کاذکرہے۔

ہداختلاف بتلا تا ہے کہ کریدنے کاعمل زمین کے ساتھ تھااور چ<sub>ار</sub>ے کی طرف فقط اشارہ کیا گیا تھا جسے بعض رواۃ نے '' کھ' بعض نے '' بعض نے '' بوخش نے '' اور بعض نے '' اور بعض نے '' اور بعض نے '' کا کہ 'اور بعض نے '' اور بعض نے '' کے ساتھ ذکریا۔

اوربعض روایات میں اشارہ کی صراحت بھی ہے چنانچیر مذی کے الفاظ ہیں:

فَجَعَلَ يَقُولُ بِقَضِيبٍ فِي أَنُفِهِ

لعنی وه آپ کی ناک کی طرف ککڑی کے اشارہ سے کہنے لگا [ترمذی ۲۷۷۸]۔

علامه مبار كبورى ترندى كاس جمله كى شرح ميں لكھتے ہيں:

(فَجَعَلَ يَقُولُ) أَى فَجَعَلَ (عُبَيْدُ اللَّهِ بُنُ زِيَادٍ يُشِيرُ بِقَضِيبِ)

يعنى وه آپ كى ناك كى طرف ككرى كاشاره سے كچھ كہنے لگا [تحفة الأحوذى: ١٩٢/١٠] \_

جناب عتيق الرحمان تبعلى صاحب لكصة بين:

''جب ایک روایت ٹھوکا دینے کے بجائے اشارہ کرنے کی موجود ہے تو کم از کم شک کا فائدہ ابن زیاد کو پہنچنے سے ہمنہیں روک سکتے'' [ واقعہ کر بلا اور اس کا پس منظر: ۲۲۲ ]۔

اس کی ایک دلیل میبھی ہے کہ عبیداللہ بن زیاد کے اس طرز عمل پر صحابی رسول انس کے کوئی نگیر نہیں کہ بلکہ عبیداللہ کی طرف سے مدح حسن کی تائید کی ،اورعبداللہ بن زیاد نے گستا خانہ طور پرالی کوئی حرکت کی ہوتی تو دس سال تک آ ہے آگئے خدمت کرنے والے انس رضی اللہ عنہ ضرور نگیر کرتے۔

یادر ہے کہ فتح الباری وغیرہ میں طبرانی و ہزار کے حوالے نکیر کی جوروایت منقول ہے وہ سخت ضعیف ہوا ہے ، اسی طرح ابن زیاد سے متعلق بیروایت کہ اس کی موت پر اس کے سر میں بھی سانپ داخل ہوا ہد بھی ضعیف و مردود ہے اس میں اعمش مدلس ہے اور روایت عن سے ہے [مزید تفصیل کے لئے دیکھیں ہماری کتاب: حادثہ کر بلاویز پر صرف صحیح روایات کی روشنی میں ]۔

لہذا قرین انصاف بات یہی معلوم ہوتی ہے کہ ابن زیاد نے کوئی گسّاخی ہرگزنہیں کی ہوگی اوراحترام ہی سے پیش آیا ہوگا۔

بلکہ ایک صحیح روایت کے مطابق تو عبداللہ بن زیاد نے اس موقع پر حسین رضی اللہ عنہ کی کنیت سے



یادکیا[انساب الأشراف للبلاذری: ۲۲،۳۳ و اسناده صحیح] اورابل عرب از راه تعظیم کنیت سے یادکیا کرتے تھے چنا نچه اس روایت پرتیم ه کرتے ہوئے جناب بیتی الرحمٰ سنبھلی صاحب لکھتے ہیں:

"اس روایت میں سب با تیں خود سمجھ لینے کی ہیں، مگر ایک نقط عام قارئین کے اعتبار سے وضاحت طلب ہے کہ اہل عرب کے یہاں کنیت سے سی کاذکریا اس کوخطاب از راہ تعظیم ہوتا تھا، اس روایت کے مطابق ابن ریاد نے حضرت حسین کاذکر آپ کی کنیت ابوعبداللہ سے کیا ہے اور چیڑی سے کہیں مجوکا نہیں دیا ہے بلکہ اشاره کیا ہے، جوابن زیاد کے رویے کوکا فی مختلف شکل دینے والی بات ہے "واقعہ کر بلا اور اس کا پس منظر عس کے کہ:

اور اسی بلاذری کی صحیح روایت میں ہے تھی ہے کہ:

وأمر ببناته ونسائه فكان أحسن مَا صنع بهن أن أمر لهن بمنزل في مكان معتزل فأجرى عليهن رزقا وأمر لهن بكسوة ونفقة ولجأ ابنان لعبد الله بُن جعفر إِلَى رجل من طيّ عفرب أعناقهما وأتى ابُن زياد برء وسهما! فهم (ابن زياد) بضرب عنقه وأمر بداره فهدمت.

لعنی حسین رضی اللہ عنہ کی از واج ان کی بیٹیوں بارے میں ابن زیاد نے بیتکم دیتے ہوئے سب سے اچھا کام کیا کہ ان کے قیام کے لئے ایک خاص اور الگ جگہ پر انتظام کیا اور ان کا کھانا پانی بھی وہیں پہنچانے کا تکم دیا اور ان کے کیڑے اور دیگر اخراجات فراہم کرنے کے بھی احکام دئے ، اسی دوران ایک واقعہ یہ پیش آیا کہ عبد اللہ بن جعفر کے دوبیٹوں نے بنوطے کے ایک شخص کے یہاں رکنے کا سوال کیا تو اس ( ظالم ) نے انہیں قتل کردیا اور ان کے سرلا کر عبید اللہ بن زیاد کے سامنے بہو نچا، یدد کھے عبد اللہ بن زیاد نے اس کے تل کا ارادہ کرلیا اور اس کے گھر کومنہدم کروادیا آنساب الأشراف للبلاذری: ۲۶٫۳ ۲ و اسنادہ صحیح آ

اس روایت پرغور سیجئے کیااس طرح کے کردار کا مالک شخص حسین رضی اللہ عنہ کی تو ہین کرسکتا ہے، جب ابن زیاد عبداللہ بن جعفر کے بچوں کے قل پر آگ بگولہ ہوگیا اور قاتل کو سزا دی اس کے گھر کو گروادیا تو پھر بہی عبیداللہ بن زیاد حسین رضی اللہ عنہ کے قل پر کوئی نازیبا حرکت کیسے کرسکتا ہے بلکہ ظن غالب ہے کہ جس شخص نے حسین رضی اللہ عنہ کا سرپیش کیا تھا اسے عبیداللہ بن زیاد نے ضرور قل کیا ہوگا چنا نے بعض روایات میں ہے:

حزّ رأسه وأتى به عبيد الله وهو يقول :أوقر ركابي فضّة وذهبا ...أنا قتلت الملك



المحجّبا .....خير عباد الله أمّا وأبا فقال له عبيد الله بن زياد :إذا كان خير الناس أما وأبا وخير عباد الله، فلم قتلته؟ قدّموه فاضربوا عنقه !فضربت عنقه .

حسین رضی اللہ عند کا قاتل آپ کا سرقلم کر ہے عبداللہ بن زیاد کے پہونچا اور کہنے لگا: آج میں اپنی پیالی سونے چاندی سے بھرلوں گا، آج میں نے چھے ہوئے بادشاہ کا قتل کیا ہے، جو مال باپ کے اعتبار سے اللہ کے بندوں میں سب سے بہتر تھے، یہن کر عبیداللہ بن زیاد نے کہا: جب وہ اللہ کے تمام بندوں میں مال باپ کے لحاظ سے سب سے بہت تھے تو تو نے آئیں قتل کیوں کیا؟ اس کے بعد عبیداللہ بن زیاد نے علم صادر کیا کہ اس کو آگے لے جا کرتل کردو، چنا نچاس کی گردن ماردی گئی [العقد الفرید: ۲۰۱۵، العواصم من القواصم: ۲۵، الصواعق المحرقة: ۷۷، سمط النجوم: ۳۸۵، مروح الذهب ۱۲: ۱۲ میں وج الذهب ۱۲: ۱۸ میں وج الذهب ۱۲: ۱۸ میں وج اللہ میں القواصم من القواصم من ۲۸۵، سب سے اللہ واعق المحرقة: ۷۷، سب سے اللہ واعق المحرقة اللہ واعق المحرقة اللہ واعق المحرقة اللہ واعق المحرقة واللہ واعتمال واللہ واعق المحرقة واللہ واعتمالہ و

علاوہ بریں عبداللہ بن جعفر کے بیٹوں کے سرلانے والے کے ساتھ عبیداللہ بن زیاد نے جو پچھ کیا اسے دیکھ کر گلتا ہے کہ حسین رضی اللہ عنہ کا سرلانے والے کو بھی عبداللہ بن زیاد نے معاف نہ کیا ہو گا بلکہ اس کی گردن مروادی ہوگی جیسا کہ اس روایت میں ہے۔

شخ عبدالمعيد مدنى حفظه الله سابق ايْديترمجلّه الاستقامه (عربي) لكهة بين:

''اس وقت پورے عالم اسلام میں بھی ان سے محبت کرتے تھے، والبہا نہان کو چاہتے تھے برزید، عبیداللہ بن زیاد، عمر بن سعد جن پرقل کاشیعی الزام آتا ہے وہ بھی ان کے ساتھ فی الواقع کسی گستاخی کے مرتکب نہیں ہوئے بلکہ عبیداللہ بن زیاد نے قاتل حسین رضی اللہ عنہ کی گردن ماردی'' [مجله الاحسان: حلد: ۱]۔

ال كے ساتھ ساتھ سلم كى اس حديث برغور كيا جائے:

عَنُ عَبُدِ اللهِ بُنِ أَبِى بَكُرٍ، عَنُ عَمْرَةَ بِنتِ عَبُدِ الرَّحُمَنِ، أَنَّهَا أَخُبَرَتُهُ أَنَّ ابُنَ زِيَادٍ كَتَبَ إِلَى عَائِشَةَ، أَنَّ عَبُدَ اللهِ بُنِ عَبُّاسٍ، قَالَ : مَنُ أَهُدَى هَدُيًا حَرُمَ عَلَيُهِ مَا يَحُرُمُ عَلَى الْحَاجِّ، إِلَى عَائِشَةُ عَنْ مَعْدَ وَقَدُ بَعَثْتُ بِهَدُيى، فَاكْتُبِى إِلَى بِأَمُوكِ، قَالَتُ عَمْرَةُ : قَالَتُ عَائِشَةُ كَتَّى يُنخَدَ اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ لَهُ اللهُ ال



اس روایت سے معلوم ہوا کہ عبیداللہ بن زیاد نیک طبیعت کا حامل ،خیر متلاثی تھا صحابہ کرام سے فتاوے یو چھتا تھا، بھلاایسا شخص حسین رضی اللہ عنہ کی تو بین کیسے کرسکتا ہے۔

اس پوری تفصیل سے معلوم ہوا کہ عبیداللہ بن زیاد کا مذکورہ عمل ازروئے گتا خی نہیں تھا بلکہ فکروغم میں وہ لکڑی سے زمین کریدر ہا تھا اور حسین رضی اللہ عنہ کے حسن کود کھے کراس نے اسی لکڑی سے آپ کے چہرے کی طرف اشارہ کیا اور آپ کے حسن کی تعریف کی جس کی تائیدوہاں پر موجودانس رضی اللہ عنہ نے بھی کی۔

#### د :عمر بن سعد بن ابی وفاص

بعض روایات میں عمر بن سعد بن ابی وقاص پرقل حسین کا الزام ہے کین پیجھی جھوٹ ہے،اس کا کوئی ثبوت نہیں۔

#### a : شمر بن ذي الجوشن

شمر پرالزام ہے کہاس نے عبیداللہ بن زیاد کو کھڑ کا یا جس کے نتیجہ شہادت کا واقعہ پیش آیالیکن سیا بات جھوٹ ہے جبیبا کہ گذشتہ سطور میں وضاحت کی جا چکی ہے۔





## باب سوم:سیرت یزید بن معاویه فصل اول: یزید کے مناقب

#### الف :آیات قرانی کی روشنی میں

الله تعالى كاارشاد ہے: ﴿ قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِى الْمُلْكَ مَنُ تَشَاء ُ وَتَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنُ تَشَاء ُ وَتُعِزُّ مَنُ تَشَاء ُ وَتُذِلُّ مَنُ تَشَاء ُ بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلِّ شَيْء قَدِيرٌ ﴾

آپ کہدد بیجے اے اللہ !اے تمام جہان کے مالک! توجیے چاہے بادشاہی دے اور جس سے چاہے سطنت چھین لے اور توجیے چاہے عزت دے اور جسے چاہے دلت دے، تیرے ہی ہاتھ میں سب بھلائیاں ہیں، بیش کو ہر چیزیر قادر ہے آل عمران: ۲۹۔

ندکورہ آیت ہے معلوم ہوا کہ اللہ کے نیک بندوں کو حکومت ملنا عزت وشرف کا باعث ہے، اوریز پدبن معاویکواللہ تبارک وتعالی نے خیرالقرون کی حکومت عطا کی۔

#### ب:احادیث مبارکه کی روشنی میں

الله ك ني الله ك ني الله ك الرشاوس: أوَّلُ جَيْشٍ مِنُ أُمَّتِي يَغُزُونَ مَدِينَةَ قَيْصَوَ مَغُفُورٌ لَهُم ممرى امت كا پهلالشكر جومد ين قيصر ( فنطنطنيه ) پرجمله كرك گاوه سب كسب مغفور جول [ صحيح البخارى ، الجهاد و السير، باب ما قبل في قتال الروم رقم ٢٩٢٤] \_

یا در ہے کہ مدینہ قیصر پرسب سے پہلے شکرکشی کرنے والے سب بخش دئے جائیں گے یہ بھی بخاری ہی میں ہےاوراس پہلے حملہ کے امیر بیزیدر حمداللہ تھے یہ بھی بخاری ہی میں ہے، ملاحظہ ہو:

قال محمود بن الربيع: فحدثتها قوما فيهم أبو أيوب صاحب رسول الله عليه في فيها، ويزيد بن معاوية عليهم بأرض الروم

محمود بن رویج نے بیان کیا کہ میں نے بیر حدیث ایک الی جگہ میں بیان کی جس میں آنخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے مشہور صحابی حضرت ابوابوب انصاری کی بھی موجود تھے۔ بیروم کے اس جہاد کا ذکر ہے جس میں آپ کی موت واقع ہوئی تھی۔ فوج کے سرداریز بدبن معاویہ تھے۔ [بخاری ۱۸۹ (ترجمہ داؤدراز)]۔ بخاری کی اس روایت سے معلوم ہوا کہ امیر بزیدر حمد اللہ کی امارت میں مدینہ قیصر برجملہ ہوا۔



اب اس سے پہلے کسی بھی حملہ کا کوئی ثبوت نہیں ملتا اس لئے بخاری کی اس روایت سے ثابت ہوا کہ برزیدر حمد اللہ ہی کی امارت میں مدینہ قیصر پرسب سے پہلے حملہ ہوا۔

بخاری کی شرح کرنے والے حافظ ابن حجررحمہ اللہ نے اس پر پوری امت کا اتفاق نقل کیا ہے کہ پزیدرحمہ اللہ کی امارت میں سب سے پہلے غزوہ قیصر پرحملہ ہوا ملاحظہ ہو:

حافظا بن حجرر حمه الله (الهتوفي ۸۵۲) نے کہا:

فإنه كان أمير ذلك الجيش بالاتفاق

يزير حماللداس يبلك شكر كامير تهاس پرسب كالفاق ب إفتح البارى لابن حجر:١٠٣/٦]-

اممهلب بن احد اسدى (٣٣٥) فرماتے ہيں:

"من هـذالـحديث ثبتت خلافة يزيدوفيه أنه من أهل الجنه، وفي في هذا الحديث منقبة لمعاوية لأنه أول من غزا البحر ومنقبة لولده يزيد لأنه أول من غزا مدينة قيصر"

اس حدیث سے بزید کی خلافت ثابت ہوتی ہے اور یہ بھی پتہ چلتا ہے کہ وہ جنتی ہے بیزاس حدیث میں امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی منقبت ہے کیونکہ سب سے پہلے انہوں نے سمندری لڑائی لڑی اوران کے لڑک بزید ہی نے سب سے پہلے مدینہ قیصر (قسطنطنیہ) پرحملہ کیا [قید الشرید: ص ٥٥، انظر ایضا فتح الباری لابن حجر ٢٠١٦]۔

ی ۱۰۵۷ نظر ایضا فتح الباری دین محبر. ۱۰۷۸ \_\_\_\_ امام قسطلانی (الهتوفی ۹۲۳) فرماتے ہیں:

واستدلّ به المهلب على ثبوت خلافة يزيد وأنه من أهل الجنة

اس مدیث سے مہلب نے بزید کی خلافت پر استدلال کیا ہے اور اس بات پر کی بزید اہل جنت میں سے ہے [ ارشاد الساری لشرح صحیح البخاری: ۲۰]۔

☆ نواب صدیق حسن خان فرماتے ہیں:

استدل به على خلافة يزيد ، وانه من اهل الجنه

اس مدیث سے یزید کی خلافت پراستدلال کیا گیا ہے اوراس بات پر کہ یزیداہل جنت میں سے ہے[عون الباری لحل ادلة البحاری: ۲۹۹ ۱۸۶

بعض لوگ کہتے ہیں یزیدکوسب سے پہلے جنتی کہنے والے مخص محمود عباسی ہیں، ندکورہ حوالہ کی روشنی

# 69)

# میں بیہ بات غلط ہے کیونکہ محمود عباسی سے قبل بھی اہل علم نے بزید کے جنتی ہونی کی بات کہی ہے۔

#### ج :اثار صحابه وسلف کی روشنی میں

### 🖈 بزید کی مدح وثناء اور بیعت من جانب این عباس در می در سند حسن:

امام اُحدین بھی ،البکا ذُری (المتوفی ۲۵۹) اپنے استاذامام مدائنی نے قال کرتے ہیں:

المُمَدَائِنِيَّ عَنُ عبد الرحمن بُن مُعَاوِيَة قَالَ، قَالَ عامر بُن مسعود الجمحى :إنا لبمكة إذ مر بنا بريد ينعى مُعَاوِيَة، فنهضنا إلى ابن عباس وهو بمكة وعنده جماعة وقد وضعت المائدة ولم يؤت بالطعام فقلنا له :يا أبا العباس، جاء البريد بموت معاوية فوجم طويلًا ثم قَالَ :اللَّهم أوسع لِمُعَاوِيَةَ، أما واللَّه ما كان مثل من قبله ولا يأتى بعده مثله وإن ابنه يزيد لمن صالحى أهله فالزموا مجالسكم وأعطوا طاعتكم وبيعتكم، هات طعامك يا غلام، قَالَ :فبينا نحن كذلك إذ جاء رسول خالد بُن العاص وهو على مَكَّة يدعوه للبيعة فَقَالَ :قل له اقض حاجتك فيما بينك وبين من حضرك فإذا أمسينا جئتك، فرجع الرسول فَقَالَ :لا بدّ من حضورك فمضى فبايع.

عام بن مسعود رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ ہم مکہ میں سے کہ امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی وفات کی خبر دیتے والا ہمارے پاس سے گذرا تو ہم عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کے پاس پہو نچے وہ بھی مکہ ہی میں سے ، وہ پچھ لوگوں کے ساتھ بیٹے ہوئے سے اور دستر خوان لگایا جاچکا تھا لیکن ابھی کھانا نہیں آیا تھا، تو ہم نے ان سے کہا:

اے ابوالعباس! ایک قاصد امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی وفات کی خبر لایا ہے، یہ بن کرعبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ پچھ دریا تک خاموش رہے پھر فر مایا: اے اللہ! امعاویہ رضی اللہ عنہ براپی رحمت وسیع فرما، یقیناً آپ ان عنہ پچھ دریا تک خاموش رہے پھر فر مایا: اے اللہ! معاویہ رضی اللہ عنہ براپی رحمت وسیع فرما، یقیناً آپ ان لوگوں کے مثل تو نہ سے جو آپ سے پہلے گذر چکے لیکن آپ کے بعد بھی آپ جبیبا کوئی نہ دیکھنے کو ملے گا اور آپ کے صاحبر اوے بر بیون معاویہ رحمہ اللہ آپ کے خاندان کے نیک وصالی ترین خص ہیں، اس لئے اے لوگو! اپنی اپنی جگہوں پر مهاوران کی مکمل اطاعت کر کے ان سے بیعت کر لو، (اس کے بعد غلام سے کہا) اے غلام کھانا کیکر آؤ، عامر بن مسعود رضی اللہ عنہ کہم اس حالت میں سے کہ خالد بن العاص المخز ومی اللہ عنہ کا قاصد آیا وہ اس وفت ملہ عنا سے جہدو کہ پہلے دوسر حالوگوں کے ساتھا پنا کا مختم کر لے برایا، عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ نے کہا: اس سے کہدو کہ پہلے دوسر حالوگوں کے ساتھا پنا کا مختم کر لے اور شام ہوگی تو ہم اس کے پاس آ جا ئیں گے، یہن کر قاصد لوٹ گیا، اس کے بعد عبداللہ بن عباس رضی اللہ وہ کی تاس میں باس کے پاس آ جا ئیں گے، یہن کر قاصد لوٹ گیا، اس کے بعد عبداللہ بن عباس رضی اللہ وہ کی تاس میں باس کے پاس آ جا ئیں گے، یہن کر قاصد لوٹ گیا، اس کے بعد عبداللہ بن عباس رضی اللہ وہ کہ بیان کر قاصد لوٹ گیا، اس کے بعد عبداللہ بن عباس رضی اللہ وہ کی بیان کر قاصد لوٹ گیا، اس کے بیان آ جا نیں گے، یہن کر قاصد لوٹ گیا، اس کے بعد عبداللہ بن عباس رضی اللہ وہ کی بیان کر قاصد لوٹ گیا، اس کے بعد عبداللہ بن عباس رضی اللہ وہ کی بیان کر قاصد لوٹ گیا، اس کے بعد عبداللہ بن عباس رضی اللہ وہ کی بیان کر قاصد کی بھروں کے بھور کی کی بھر کیا کی کر ان کی بعد عبداللہ کی بعد عبداللہ کیا ہے۔



عند فرمایا: ان کے پاس حاضر ہونالازی ہے، پھرآپ گئے اور (بزیدکی) بیعت کرلی [أنساب الأشراف للبلاذری ٢٩٠١٥ و اسناده حسن لذاته].

# 🖈 برادر سین کی محربن حفیه کی طرف سے یزید بن معاویه کی مدح وثناء سند صحیح:

امام ابن کثیر رحمه الله (المتوفی ۷۷۷) نے امام مدائنی کی روایت مع سند نقل کرتے ہوئے کہا:

وقد رواه أبو الحسن على بن محمد بن عبد الله بن أبي سيف المدائني عن صخر بن جويرية عن نافع ...... ولما رجع أهل المدينة من عند يزيد مشي عبد الله بن مطيع وأصحابه إلى محمد بن الحنفية فأرادوه على خلع يزيد فأبي عليهم فقال ابن مطيع إن يزيد يشرب الخمر ويترك الصلاة ويتعدى حكم الكتاب فقال لهم ما رأيت منه ما تذكرون وقد حضرته وأقمت عنده فرأيته مواضبا على الصلاة متحريا للخير يسأل عن الفقه ملازما للسنة قالوا فان ذلك كان منه تصنعا لك فقال وما الذي خاف مني أو رجاحتي يظهر إلى الخشوع أفاطلعكم على ما تذكرون من شرب الخمر فلئن كان أطلعكم على ذلك إنكم لشركاؤه وإن لم يطلعكم فما يحل لكم أن تشهدوا بما لم تعلموا قالوا إنه عندنا لحق وإن لم يكن رأيناه فقال لهم أبي الله ذلك على أهل الشهادة فقال: ﴿إِلَّا مَنُ شَهِدَ بِاللَحقِ وَهُمُ يَعُلَمُون ﴾ ولست من أمركم في شيء فالوا فلم على تكره أن يتولى الأمر غيرك فنحن نوليك أمرنا قال ما أستحل القتال على ما تريدونني عليه تابعا ولا متبوعا قالوا فقد قاتلت مع أبيك قال جيئوني بمثل أبي أقاتل على مثل معنا مقاما تحض الناس فيه على القتال قال سبحان الله آمر الناس بما لا أفعله ولا أرضاه إذا ما نصحت لله في عباده قالوا إذا نكرهك قال إذا آمر الناس بتقوى الله ولا يرضون المخلوق بسخط الخالق والبداية والنهاية النهاية الكرام؟

امام ذہبی رحمہ الله (المتوفی ۴۸ م) نے بھی اس روایت کومع سنرنقل کرتے ہوئے کہا:

وَزَادَ فِيهِ الْمَدَائِنِيُّ، عَنُ صَحُرٍ، عَنُ نَافِعِ : فَمَشَى عَبُدُ اللَّهِ بُنُ مُطِيعٍ وَأَصْحَابُهُ إِلَى مُحَمَّدِ بُنِ الْحَنَفِيَّةِ، فَأَرَادُوهُ عَلَى خَلُعِ يَزِيدَ، فَأَبَى، وَقَالَ ابْنُ مُطِيعٍ : إِنَّ يَزِيدَ يَشُرَبُ الْحَمُرَ، وَيَتُرُكُ الْحَنَفِيَّةِ، فَأَرَادُوهُ عَلَى خُكُمَ الْكِتَابِ، قَال: مَا رَأَيْتُ مِنْهُ مَا تَذُكُرُونَ، وَقَدُ أَقَمُتُ عِنْدَهُ، فَرَأَيْتُهُ مُواظِبًا لِلصَّلاةَ، مُتَحَرِيًّا لِلْحَيْرِ، يَسُأَلُ عَنِ الْفِقُهِ.....[تاريخ الإسلام للذهبي ت تدمري:٢٧٤٥٥]\_

# 71)

جب اہل مدینہ یزید کے پاس سے واپس آئے تو عبداللہ بن مطیع اوران کے ساتھی محمد بن حنفیہ کے پاس آئے اور یہ خواہش ظاہر کی کہوہ مزید کی بیعت توڑ دیں کیکن مجمہ بن حنصہ نے ان کی اس مات سے انکار کر دیا تو عبداللہ بن مطیع نے کہا : بزیدشراب پیتا ہے ، نماز جھوڑ تا ہے کتاب اللہ کے حکم کی خلاف ورزی کرتا ہے۔ تو محرین حفیہ نے کہا کہ میں نے تواس کے اندراییا کچھنہیں دیکھا جبیاتم کہدرہے ہو، جبکہ میں اس کے یاس جاچکا ہوں اور اس کے ساتھ قیام کرچکا ہوں ،اس دوران میں نے تواسے نماز کا یابند، خیر کامتلاثی علم دین کاطالب، اورسنت کا ہمیشہ یاسداریایا ۔ تولوگوں نے کہا کہ یزیداییا آپ کودکھانے کے لئے كرر ہاتھا، تو محمد بن حفیہ نے كہا: اسے مجھ سے كیا خوف تھایا مجھ سے كیا جا ہتا تھا كہ اسے ميرے سامنے نیكی ظاہر کرنے کی ضرورت پیش آتی ؟؟ کیاتم لوگ شراب پینے کی جوبات کرتے ہواس بات سےخود یزیدنے تمہیں آگاہ کیا؟اگراییا ہے توتم سب بھی اس کے گناہ میں شریک ہو،اورا گرخودیزید نے تہمیں پیسب نہیں بنایا ہے تو تمہارے لئے جائز نہیں کی ایسی بات کی گواہی دوجس کامنہ پیں علم ہی نہیں ۔لوگوں نے کہا: یہ بات ہارے نزدیک سے مرچہ ہم نے نہیں دیکھا ہے، تو محربن حفیہ نے کہا: الله تعالی نے اس طرح گواہی دينے کوشليم نہيں کرتا کيونکه الله کا فرمان ہے: ﴿ جوق بات کی گواہی دیں اورانہیں اس کاعلم بھی ہو ﴾لہذا میں تمہاری ان سر گرمیوں میں کوئی شرکت نہیں کرسکتا ، تو انہوں نے کہا کہ شاید آب بینا پیند کرتے ہیں کہ آپ کے علاوہ کوئی اورامیر بن حائے تو ہم آپ ہی کوایناامیر بناتے ہیں ،تو محمد بن حنصہ نے کہا : تم جس چنر برقال کررہے ہومیں تواس کوسرے سے جائز نہیں سمجھتا : مجھے کسی کے پیچھے لگنے یالوگوں کواپنے پیچھے لگانے کی ضرورت ہی کیا ہے،لوگوں نے کہا: آپ تواپنے والد کے ساتھ لڑائی لڑ چکے ہیں؟ تو محمد بن حنفیہ نے کہا کہ پھر میرے والد جبیبا شخص اورانہوں نے جن کے ساتھ جنگ کی ہے ایسے لوگ کیکر تو آؤ!وہ کہنے لگے آپ اپنے صاحبزادوں قاسم اور اور ابوالقاسم ہی کو ہمارے ساتھ لڑائی کی اجازت دے دیں ، محمد بن حفیہ نے کہا: میں اگران کواس طرح کا حکم دوں تو خود نہ تمہارے ساتھ شریک ہوجاؤں ۔لوگوں نے کہا: اچھا آپ صرف ہمارے ساتھ چل کرلوگوں کوٹڑ الی پر تیار کریں مجمد بن حنفیہ نے کہا: سبحان اللہ! جس کومیں خود نالپند کرتا ہوں اوراس سے مجتنب ہوں ،لوگوں کواس کا حکم کسے دوں؟ اگر میں اپیا کروں تو میں اللہ کے معاملوں میں اس کے بندوں کا خیرخواہ نہیں بدخواہ ہوں ۔وہ کہنے لگے پھرہم آپ کومجبور کریں گے،محمہ بن حنفیہ نے کہا میں اس وقت



بھی لوگوں سے یہی کہوں گا کہ اللہ سے ڈرواور مخلوق کی رضا کے لئے خالق کوناراض نہرو [البداية والنهاية: ۲۳۳/۸ تاريخ الإسلام للذهبي ت تدمري: ۲۷٤/٥ واسناده صحيح]

اس روایت کوامام ابن کثیر اورامام ذہبی رحمہما اللہ نے امام مدائنی کی کتاب سے سند کے ساتھ نقل کر دیا ہے اور بیسند بالکل صبح ہے۔

### الله يزيدكو المرين عبدالعزيز رحمه الله يزيدكو المهاللة كتي تص

وقال بن شوذب سمعت إبراهيم بن أبى عبد يقول سمعت عمر بن عبد العزيز يترحم على يزيد بن معاوية

ابراہیم بن الی عبر کہتے ہیں کہ میں عمر بن عبدالعزیز کویزید بن معاویہ کے لئے رحمہ اللہ کہتے ہوئے سنا۔[لسسان المیزان لابن حجر: ۲۹۶/۱-

### 🖈 امام غزالى رحمه الله كافتوى

وأما الترحم عليه فهو جائز بل هو مستحبٌ بل هو داخل في قولنا في كل صلواة اللهم اغفر للمؤمنين والمؤمنات فإنه كان مؤمناً

جہاں تک بزید کو ''رحمۃ اللہ علیہ' یا''رحمہ اللہ' کہنے کا تعلق ہے تو بہ نہ صرف جائز بلکہ مستحب (اچھا فعل) ہے بلکہ وہ ازخود ہماری ان دعاؤں میں شامل ہے جو ہم تمام مسلمان کی مغفرت کے لئے کرتے ہیں کہ ''الملھم اغفر للمؤمنین والمؤمنات' یااللہ! تمام مومن مردوں اور عور توں کو بخش دے، اس لیے کہ یزید بھی یقیناً مومن تھا۔ و فیات الاعیان لابن حلکان: ۲۸۹، طبع بیروت ا۔

# 🖈 حافظ عبدالغنی المقدی رحمه الله فرماتے ہیں:

خلافته صحیحة، و قال بعض العلماء: بایعه ستون من أصحاب النبی الله منهم ابن عمر يزيد کی خلافت صحیح ہے اور بعض علماء کے بقول ساٹھ صحابہ نے ان سے بیعت کی تھی جن میں ابن عمر رضی اللہ عنہ بھی میں [ذیل طبقات الحنابلة : ٣٤/٢]۔

## 🖈 امام ليث بن سعدر حمد الله نيريد بن معاويد كوامير المؤمنين كها

امام خليفة بن خياط (التوفى ٢٣٠) ني كها: قرءَ عَلَى ابن بكير وأنا أسمع عَن اللَّيُث قَالَ



# توفّى أُمِير الْمُؤمنِينَ يَزيد فِي سنة أَربع وَسِتّينَ

ليعنى امام ليث بن سعدر حمد الله نے كها: امير المؤمنين يزيد سن ١٩٣ ميں فوت ہوئ [تاريخ حليفة بن خياط ص٥٣ واسناده صحيح]-

## 🖈 امام ابو بكرابن العربي (التوفى ٥٣٣) رحمه الله يجاطور يرفرمات بين:

فإن قيل، كان يزيد خمارًا قلنا: لا يحل إلا بشاهدين، فمن شهد بذلك عليه بل شهد العدل بعدالته فروى يحيى بن بكير، عن الليث بن سعد، قال الليث ": توفى أمير المؤمنين يزيد فى تاريخ كذا" فسماه الليث"أمير المؤمنين "بعد ذهاب ملكهم وانقراض دولتهم، ولولا كونه عنده كذلك ما قال إلا "توفى يزيد."

اگر کہاجائے کہ یزید شرابی تھا تو ہم کہتے ہیں کہ بغیر دوگواہ کے یہ بات ثابت نہیں ہو سکتی تو کس نے اس بات کی گواہی دی ہے۔ چناچنہ بحی بن اس بات کی گواہی دی ہے۔ چناچنہ بحی بن بکیر نے روایت کیا کہ امام لیث بن سعد رحمہ اللہ نے کہا: امیر المؤمنین یزید فلال تاریخ میں فوت ہوئے ۔ تو یہال پرامام لیث رحمہ اللہ نے یزید کو' امیر المؤمنین' کہا ہے ان کی حکموت اور ان کا دورختم ہونے ۔ تو یہال پرامام لیث رحمہ اللہ نے یزید کو' امیر المؤمنین' کہا ہے ان کی حکموت اور ان کا دورختم ہونے کے بعد۔اگر ان کے نز دیک یزید اس درجہ قابل احترام نہ ہوتا تو یہ صرف یول کہتے کہ یزید فوت ہوئے العواصم من القواصم لاہی بکر ابن العربی ط الأوقاف السعودیة ص۲۲۸۔

ام ابن عساكر (متونى ا ۵۵) كاستاذ اور قاضى بحرين " أبوالفضل محر بن محر" فرمات بين: رأيت يزيد بن معاوية في النوم فقلت له أنت قتلت الحسين فقال لا فقلت له هل غفر الله لك قال نعم وادخلني الجنة

میں نے بزید بن معاویہ کوخواب میں دیکھا توان سے پوچھا: کیا آپ نے حسین رضی اللہ عنہ کوتل کیا ہے؟ بزید بن معاویہ نے کہا: ہاں اور اللہ نے معاویہ نے کہا: ہاں اور اللہ نے مجھے جنت میں داخل کر دیا [البدایة والنهایة ، ۲۳۲/۸ واسنادہ صحیح]۔

### فصل دوم :یزید کی طرف منسوب مثالب

الف :آیات قرانی سے غلط استدلال

امام احمد رحمہ اللہ کے حوالے سے قران مجید کی ایک آیت کویزید پرفٹ کر کے اس پرلعنت کی جاتی



ہے چنانچہ: امام أبويعلى بن الفراء (التوفي ۴۵۸) نے كہا:

رأيت بخط أبى حفص العكبرى على ظهر جزء فيه فصل كتب إلى أبو القاسم فرج بن السوادى قال: حدثنا أبو على الحسين ابن الجندى قال: حدثنا أبو طالب العكبرى قال: سمعت أبا بكر محمد بن العباس قال: سمعت صالح بن أحمد بن حنبل يقول : قلت لأبى: إن قوما ينسبونا إلى توالى يزيد . فقال: يا بنى وهل يتولى يزيد أحد يؤمن بالله . فقلت: فلم لا تلعنه . فقال: ومتى رأيتنى ألعن شيئا . لم لا تلعن من لعنه الله في كتابه . فقلت: وأين لعن الله يزيد في كتابه فق فقراً ﴿فَهَلُ عَسَيْتُمُ إِنُ تَوَلَّيْتُمُ أَنُ تُفُسِدُوا فِي الْأَرُضِ وتُقَطِّعُوا أَرُحامَكُمُ أُولِئِكَ الَّذِينَ لَعَنهُمُ اللَّهُ فَقَلَ اللهِ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَمْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ ال

اما صالح کہتے ہیں کہ میں نے اپنے والد اما م احمد بن صنبل رحمہ اللہ سے پوچھا کہ لوگ ہماری طرف منسوب کرتے ہیں کہ ہم بزید سے محبت کرتے ہیں ، تو انہوں نے کہا : بیٹا! کیا کوئی ایسا شخص بزید سے محبت کرسکتا ہے جواللہ پرائیمان رکھتا ہو! تو میں نے کہا کہ : پھر آپ اس پرلعنت کیوں نہیں کرتے ؟ تو انہوں نے کہا : تم نے جھے کسی پرلعنت کرتے ہوئے کب دیکھا ہے؟ اور تم اس پرلعنت کیوں نہیں کرتے جس پراللہ نے اپنی کتاب میں لعنت کی ہے؟ تو میں نے کہا : اللہ نے کہاں اپنی کتاب میں بزید پرلعنت کی ہے؟ تو انہوں نے یہ تاب میں لعنت کی ہے؟ تو انہوں نے یہا : اللہ نے کہاں اپنی کتاب میں بزید پرلعنت کی ہے؟ تو انہوں نے یہ تاب میں اور تم نے بھی بعید نہیں کہ اگر تم کو صومت مل جائے تو تم زمین میں فساد ہر پاکر دو اور رشتے ناتے تو ڑ ڈ ڈ الویہ وہی لوگ ہیں جن پر اللہ کی پھٹا کار ہے اور جن کی ساعت اور آ کھوں کی روشنی چھین کی میٹ نے المسائل العقدیة : ص ؟ 9 واحر جہ ابن الحوزی فی الرد علی المتعصب ص ۲۸ و اسنادہ ضعیف جدا]۔ عرض ہے کہ بیروایت سخت ضعیف ہے، کیونکہ اس میں کیے بعد دیگر مسلسل چارروا قبھول ہیں اور وہ میں اور وہ بیس: اکوالقا سم فرج بن السوادی ، اکوطالب العکبر کی ، اکوبکر تھر بن العباس ، اکوعلی الحسین ابن الجند کی میں۔ کتا ہے الروایتین کے محقق کو بھی ان روا ق کے تر اجم نہیں ملے ، البتہ محقق نے اکو القاسم فرج بن

کتاب الروایتین کے محقق کو بھی ان رواۃ کے تراجم نہیں ملے ، البتہ محقق نے اُبوالقاسم فرج بن السوادی کے بارے میں میگان ظاہر کیا ہے کہ بیعبیداللہ بن عثمان الفرج ابوالقاسم ہو سکتے ہیں کیکن اس کی کوئی دلیل ذکر نہیں کی ہے۔

معلوم ہوا کہاس کی سند سخت ضعیف ومردود ہے، کیونکہ پے در پے جارروا قامجہول و نامعلوم ہیں گویا کہ آ دھی سندہی کا لعدم ہے،اسی وجہ سے شنخ الاسلام ابن تیمہ رحمہ اللہ نے اس روایت کوغیر ثابت کہنے



كساته ساته منقطع بهي كهاب، چنانچيشخ الاسلام ابن تيمه رحمه الله فرمات بين:

ونقلت عنه رواية في لعنة يزيد وأنه قال ألا ألعن من لعنه الله واستدل بالاية لكنها رواية منقطعة ليست ثابته عنه والاية لا تدل على لعن المعين

امام احمد رحمه الله سے بزید پرلعنت کرنے سے متعلق ایک روایت نقل کی گئی ہے کہ امام احمد رحمہ الله فے کہا: کیا میں اس پرلعنت نہ کروں جس پر الله نے لعنت کی ہے اور فہ کورہ آیت سے استدلال کیا،
لیکن بیروایت منقطع اور غیر ثابت ہے، نیز آیت میں بھی فرد معین پرلعنت کرنے کی دلیل نہیں ہے [
منهاج السنة النبویة: ۷۳/۶]۔

واضح رہے کہ اگریہ بات امام احمد رحمہ اللہ سے ثابت بھی ہوجاتی تو بھی غیر مسموع تھی کیونکہ پیش کردہ آیت سے مذکورہ استدلال درست نہیں جیسا کہ ابن تیمیدر حمہ اللہ نے کہا ہے۔

یا در ہے کہ شروع میں امام احمد رحمہ اللہ نے یزید پر پچھ الزامات لگائے تھے لیکن بعد میں اس سے رجوع کرلیا: دکتور محمد بن بادی الشیبانی کھتے ہیں:

فى عقيدة أحمد التى كتبت عنه ، وذلك قبل ثلاثة أيام من وفاته: وكان يمسك عن يزيد بن معاوية ويكله الى الله

امام احمد رحمہ اللّٰہ کی وفات سے تین دن قبل ان کے جوعقا کد کھے گئے ان میں ہے کہ: امام احمد بن خنبل رحمہ اللّٰہ یزید بن معاویہ کے بارے میں خاموثی اختیار کرتے تھے اور ان کا معاملہ اللّٰہ پرچیوڑ ویتے [م واقف المعارضة فی عهدیزید بن معاویة: ص ۲۲۷ہ جو الله طبقات المعنابلة: ج ۲ ص ۲۷۳]۔

یاس بات کی صرح دلیل ہے کہ امام احمد بن ضبل رحمہ اللہ نے اخیر میں یزید کے معاملے کو اللہ کے سپر دکر دیا تھا یعنی یزید بن معاویہ پرقل یا لوٹ ماریا کسی بھی قتم کا الزام لگانے سے رجوع کر لیا تھا، لہذا ان کے جس قول میں یزید بن معاویہ پرظم یا لوٹ مار کا الزام ہے اس قول سے امام احمد بن ضبل رحمہ اللہ رجوع کر بچے ہیں۔

صرف یہی نہیں کہ امام احمد رحمہ اللہ نے اخیر میں یزید بن معاویہ کے بارے میں اپنی جرح سے رجوع کرلیا بلکہ اسے خیرالقرون کی فضیلت کا حامل بھی بتلایا ہے، چنانچہ:



امام أبوبكر، الخلال (التوفى ١١١) نے كہا:

أخبرنى أحمد بن محمد بن مطر وزكريا بن يحيى أن أبا طالب حدثهم قال سألت أبا عبدالله من قال لعن الله يزيد بن معاوية قال لاأتكلم فى هذا قلت ما تقول فإن الذى تكلم به رجل لا بأس به وأنا صائر إلى قولك فقال أبو عبدالله قال النبى لعن المؤمن كقتله وقال خير الناس قرنى ثم الذين يلونهم وقد صار يزيد فيهم وقال من لعنته أو سببته فاجعلها له رحمة فأرى الإمساك أحب لى

ابوطالب عصمه بن ابی عصمه کتے ہیں کہ میں نے امام احمد رحمہ اللہ سے بوچھا کہ : جو کہے کہ بزید بن معاویہ پراللہ کی لعت ہواس بارے میں آپ کیا فرماتے ہیں؟ کیونکہ جس نے یہ بات کہی ہے وہ معتبر آ دمی ہوا دیں آپ کے قول کو اپناؤں گا! تو امام احمد رحمہ اللہ نے کہا: اللہ کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کا فرمان ہے: مومن پر لعت کرنا اس کو قل کرنے کی طرح ہے، اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بھی فرمایا: سب سے بہتر زمانہ میراز مانہ ہے، پھران کا زمانہ جو اس کے بعد آئیں گے۔۔اور بزیداس دور کے لوگوں میں شامل ہے، نیز آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہ بھی فرمایا: میں نے جس پر لعنت کی یا برا بھلا کہا تو اے اللہ اسے حق میں رحمت بنادے، اس لئے خاموثی ہی میر نے در کیے بہتر ہے [السنة للحلال: ۲۱/۳ وقع ۲۱/۳ وقع کا اللہ محقق: استادہ صحیح و ھو کذلك]۔

اس روایت سے صاف معلوم ہوا کہ امام احمد رحمہ اللہ یزید بن معاویہ کومؤمن اور خیر القرون کی فضلت کامستحق سیجھتے تصاوراس کے مارے میں سکوت فرماتے تھے۔

### ب:احادیث سے غلط استدلال وموضوع روایات

مر بہل مدیث: صحیح بخاری کی مدیث ہے کہ آ پیافیہ نے فر مایا:

هلاك أمتى على يدى غلمة من قريش ، فقال مروان : غلمة؟ قال أبو هريرة : إن شئت أن أسميهم بنى فلان، وبنى فلان

میری امت کی بربادی قریش کے چنداڑکوں کے ہاتھوں پر ہوگی۔مروان نے بوچھا: نوجوان الڑکوں کے ہاتھ پر؟اس پر ابو ہر برہ ورضی اللہ عنہ نے کہا کہ اگرتم چا ہوتو میں ان کے نام بھی لےلوں کہ وہ بنی فلاں اور بنی فلاں ہوں گے [ بخاری رقم ٣٦٠٥ (ترجمہ داؤدراز )]۔



اس حدیث میں قریش کے چند بچوں کا ذکر ضرور ہے مگران بچوں میں ایک یزید بھی ہوگا اس بات کا اس حدیث میں کوئی نام ونشان ہی نہیں ہے،معلوم نہیں کس منطق سے اس روایت کو یزیدر حمد اللہ پرفٹ کیا جارہا ہے۔

لطف توبیہ ہے کہ یہی روایت صحیح بخاری میں دوسرے مقام پر بھی موجود ہے وہاں اسی حدیث کے روای نے ان بچوں کا مصداق ایسے بچوں کو قرار دیا جوعہدیزیدر حمداللہ کے بعد کے زمانے کے تھے، ملاحظہ ہویہی روایت صحیح بخاری میں دوسرے مقام ہے:

امام بخاری رحمه الله (الهتوفی ۲۵۲) نے کہا:

حدثنا موسى بن إسماعيل، حدثنا عمرو بن يحيى بن سعيد بن عمرو بن سعيد، قال: أخبر ني جدى، قال: كنت جالسا مع أبى هريرة في مسجد النبي السلامية، ومعنا مروان، قال أبو هريرة: سمعت الصادق المصدوق يقول: هلكة أمتى على يدى غلمة من قريش فقال مروان: لعنة الله عليهم غلمة. فقال أبو هريرة: لو شئت أن أقول: بنى فلان، وبنى فلان، لفعلت. فكنت أخرج مع جدى إلى بنى مروان حين ملكوا بالشأم، فإذا رآهم غلمانا أحداثا قال لنا عسى هؤ لاء أن يكونوا منهم؟ قلنا :أنت أعلم

عروبن یکی بن سعید نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ جھے میر ے داداسعید نے جردی ، کہا کہ میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے پاس مدینہ منورہ میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی مجد میں بیٹا تھا اور ہمارے ساتھ مروان بھی تھا۔ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے کہا کہ میں نے صادق ومصدوق سے سنا ہے آ پ نے فرمایا کہ میری امت کی تقا۔ ابو ہریہ وضی اللہ عنہ کے چندلڑکوں کے ہاتھ سے ہوگی ۔ مروان نے اس پر کہا ان پر اللہ کی لعنت ہو۔ ابو ہریہ وضی اللہ عنہ نے کہا کہ اگر میں چا ہوں تو یہ بھی بتا سکتا ہوں کہ وہ کس کس خاندان سے ہوں گے۔ پھر جب بنی مروان عنہ نے کہا کہ اگر میں چا ہوں تو یہ بھی بتا سکتا ہوں کہ وہ کس کس خاندان سے ہوں گے۔ پھر جب بنی مروان شام کی حکومت پر قابض ہو گئے تو میں (عمروبن سحید بن عمرو) اپنے دادا (سعید بن عمرو) کے ساتھان کی طرف جاتا تھا۔ جب وہاں انہوں (سعید بن عمرو) نے تو جوان لڑکوں کو دیکھا تو کہا کہ شاید بیا نہی میں کی طرف جاتا تھا۔ جب وہاں انہوں (سعید بن عمرو) نے تو جوان لڑکوں کو دیکھا تو کہا کہ شاید بیا نہی علی اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ کہ تعلیدی غیلمہ سفھاء ، رقم ۸ ۵ ۸ ۷]۔



اورمسنداحمد کی روایت میں ہے:

فَإِذَا هُمْ يُبَايِعُونَ الصِّبْيَانَ مِنْهُمُ، وَمَنْ يُبَايِعُ لَهُ، وَهُوَ فِي خِرُقَةٍ

وہ اوگ بچوں سے بھی بیعت لے رہے تھے،اورایسے بچے سے بھی بیعت لے رہے تھے جو کپڑے میں لپٹا ہوا تھا[مسند أحمد ٤ ٨/١ دواسنادہ صحیح]۔

اس حدیث میں غور کریں کہ سعید بن عمر ورحمہ اللہ نے مذکورہ حدیث کا مصداق یزیدر حمہ اللہ کے بجائے دوسر ہے بچوں کو ہتلایا ہے اوریزید کی طرف کوئی اشارہ تک نہیں کیا ہے اوران کے بوتے نے بھی اس موقع پریزیدر حمہ اللہ کا کوئی حوالہ نہ دیا اس کا مطلب سے ہے کہ اس زمانہ تک کسی نے بھی بچوں کی امارت والی حدیث کویزیدر حمہ اللہ یرفٹ ہی نہیں کیا تھا۔

اہل علم میں یہ بات معروف ہے کہ راوی اپنی روایت کامفہوم دوسروں سے بہتر سمجھتا ہے مگر کیا کیا جائے کہ آج ایسے ذہین وفطین لوگ بیدا ہو گئے ہیں جونہ صرف روای حدیث کی فہم بلکہ سلف صالحین کی متفقہ فہم کو بھی چیلنے کررہے ہیں، یا درہے کہ سلف صالحین میں سے کسی ایک نے بھی اس حدیث کو یزید رحمہ اللہ پر فٹ نہیں کیا بلکہ دوسروں پر فٹ کیا ہے جسیا کہ بخاری میں دوسرے مقام پر موجود اس روایت میں ذکرہے۔

اب قارئین کواس بات پربھی غور کرنا چاہئے کہ یہی روایت بخاری میں دوسرے مقام پرمفہوم کی وضاحت کے ساتھ بھی موجود ہے تواسے نظرانداز کر کے دوسرے مقام کی مختصر روایت ہی کو کیوں پیش کیا جاتا ہے؟؟؟؟؟

مقصدظاہر ہےتا کہ اس طرح اوگوں کو یہ معلوم نہ ہو سکے کہ ہم نے جومفہوم لیا ہے راوی حدیث کی طرف سے لئے گئے مفہوم کے خلاف ہے بلکہ خیرالقر ون کے تمام اہل علم کی فہم کے خلاف ہے کیونکہ یزید رحمہ اللہ کے دور میں کسی بھی صاحب علم سے بیٹ منقول نہیں کہ اس نے اس حدیث کا بیٹ مفہوم مرادلیا ہو۔
حتی کہ آ گے چل کر جب اہل مدینہ کے بعض لوگوں نے یزید کی بیعت توڑی تو انہوں نے بھی یزید کے خلاف اس روایت کو پیش نہیں کیا۔

# 79)

نیز بینومولود مفهوم حقائق کے بھی خلاف ہے کیونکہ یز بدر حمداللہ امارت سنجالتے وقت بچے تھے ہی نہیں۔ بھر دوسری حدیث:

امام حاكم رحمه الله (التوفي ۴۰۵) نے كہا:

أَخْبَرَنِى مُحَمَّدُ بُنُ عَلِى بُنِ عَبُدِ الْحَمِيدِ الصَّنُعَانِيُّ، بِمَكَّةَ حَرَسَهَا اللَّهُ تَعَالَى، ثَنَا إِسُحَاقُ بُنُ إِبُرَاهِيمَ، أَنْبَأَ عَبُدُ الرَّزَّاقِ، أَنْبَأَ مَعُمَرٌ، عَنُ إِسُمَاعِيلَ بُنِ أُمَيَّةَ، عَنُ سَعِيدٍ، عَنُ أَبِى إِسُمَاعِيلَ بُنِ أُمَيَّةَ، عَنُ سَعِيدٍ، عَنُ أَبِى هُرَيُرَةَ رَضِى اللَّهُ عَنُهُ يَرُويِهِ، قَال: وَيُلِّ لِلْعَرَبِ مِنُ شَرِّ قَدِ اقْتَرَبَ عَلَى رَأْسِ السَّتِينَ تَصِيرُ الْأَمَانَةُ غَنِيمَةً، وَالصَّدَقَةُ غَرَامَةً، وَالشَّهَادَةُ بِالْمَعُوفَةِ وَالْحُكُمُ بِالْهَوَى هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ عَلَى شَرُطِ الشَّيْخَيُن، وَلَمُ يُحُرِجَاهُ بِهَذِهِ الزِّيَادَاتِ "

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا خود بیان ہے کہ میں نے رسول اللہ ﷺ سے سنا: اور اہل عرب کے لئے اس شرکے سبب سے ہلاکت ہوگی جو ۲۰ والے سال سے شروع ہوگا۔ اس وقت امانت کو مال غنیمت اور صدقہ اور زکوۃ کوتا وان سمجھا جائے گا اور خواہشات نفسانی کا حکم مانا جائے گا [المستدرك للحاكم: ۳۰۰۶]۔

یروایت درج ذیل تین علتوں کی بنابرضعیف ہے:

ىمىلى علىت: يېلى علىت:

امام عبدالرزاق آخر عمر میں مختلط ہو گئے تھے، اس لئے آخری دور میں انہوں نے جوروایات بیان کی میں وہ منکر ہیں:

امام احدر حمد الله (التوفي ۲۴۱) نے کہا:

لا يعبأ بحديث من سمع منه وقد ذهب بصره، كان يلقن أحاديث باطلة

ان کی بصارت جانے کے بعدان سے جواحادیث سی گئی ہیں ان کی کوئی حیثیت نہیں ہے،اس وفت انہیں باطل احادیث کی بھی تلقین کی جاتی تھی [سوالات ابن ھانی رقم ۲۲۸۵]۔

معلوم کہ امام عبدالرزاق اخیر میں ختلط ہوگئے تھے لہذا ان سے جن لوگوں نے اختلاط کے بعد روایت کی ہے وہ جحت نہیں اور زیر نظر روایت کو ان سے''اسحاق الد بری'' نے روایت کیا اور انہوں امام عبدالرزاق کے اختلاط کے بعدان سے روایت کی ہے۔



امام ابن عدى رحمه الله (الهوفي ٣٦٥) نے كہا:

استصغره عَبد الرَّزَّاق أحضره أبوه عنده، وَهو صغير جدا فكان يقول :قرأنا على عَبد الرَّزَّاق أى قرأ غيره، وحضر صغيرا وحدث عنه باحاديث منكرة .

عبدالرزاق کے پاس میربہت کم عمری میں پہنچے تھے ان کے والدانہیں ان کے پاس لے گئے تھے اس وقت میربہت چھوٹے تھے، تو یہ کہتے تھے: ہم نے عبدالرزاق کے سامنے پڑھا مطلب ان کے علاوہ دوسرے لوگوں نے پڑھا اور میہ بہت کم عمری میں عبدالرزاق کے پاس حاضر ہوئے تھے اور انہوں نے عبدالرزاق سے متکر احادیث بیان کی ہیں [الکامل فی ضعفاء الرجال لابن عدی: ۲۰۸۱ م]۔

دوسرى علت:

عبدالرزاق نے فل کرنے والے اسحاق بن ابرا ہیم الدبری پیخود بھی متعلم فیہ ہیں۔ امام ذہبی رحمہ اللہ (المتوفی ۴۸۷) نے کہا:

ما كان الرجل صاحب حديث، وإنما أسمعه أبوه واعتنى به، سمع من عبد الرزاق تصانيفه، وهو ابن سبع سنين أو نحوها، لكن روى عن عبد الرزاق أحاديث منكرة

ی خص حدیث والانہیں تھا بلکہ اس کے باپ نے اسے سنایا تھا، اس نے عبدالرزاق سے ان کی تصنیفات کو سنااس وقت میکم وہیش سات سال کا تھا، کیکن اس نے عبدالرزاق سے منکرا حادیث بھی بیان کی ہے [میزان

حافظ زبيرعلى زئى لكھتے ہيں:

''مصنف کا راوی الدبری ضعیف و مصحف ہے جیسا کہ سمیع صاحب نے اپنے خط میں اشارہ لکھاہے، مزید تفصیل کے لئے لسان المیز ان (:۱۱را۵۳۳۵ تـ ۱۰۹۸) اور مقدمہ ابن الصلاح بحث المتنطين کا مطالعہ کریں۔[قیام رمضان: صے ۲۷]۔

تىسرى علت:

بیروایت منکر بھی ہے کیونکہ کی روایت دیگر سے طرق سے مروی ہے لیکن اس میں ساٹھ ہجری سے متعلق کوئی بات نہیں ہے بلکہ قرب قیامت کی علامات کا ذکر ہے۔



### ج:اثارصحابه وسلف كاغلط مفهوم

امام أبوالعباس الأصم محمد بن يعقوب بن يوسف النيسابوري (التوفي ١٣٨٦ هـ) نے كها:

أخبرنا العباس بن الوليد أخبرنى أبى حدثنى ابن جابر عن عمير بن هانء أنه حدثه قال كان أبوهريرة يمشى في سوق المدينة وهو يقول اللهم لا تدركني سنة الستين ويحكم تمسكوا بصدغى معاوية اللهم لا تدركني إمارة الصبيان

عمر بن بانی كتے بین كه ابو بریره رضی الله عنه مدینه كے بازار میں چلتے اور كتے اے الله ! مجھے من ساٹھ كا زمانه نه ملے ، اور كتے اے الله ! مجھے من ساٹھ كا زمانه نه ملے ، اور كتے اے لوگو ! امير معاوير ضى الله عنه كى حكمت عملى كولازم پير و نيزيہ بھى كہتے كه اے الله! مجھے بچوں كى امارت كا دور نه ملے [الشانى من حدیث ابى العباس الاصم: ق ٢٩٠١ ٢٥١١ واسناده صحيح و احرجه البيه قى فى دلائل النبوة للبيه قى: ٢٦٦٦ ٤ وابن عساكر فى تاريخ دمشق: ٩ ٢١٧٥ وسمن طريق ابى العباس به و نقله ابن كثير فى البداية والنهاية : ٢٥٦/٦ و المقريزى فى إمتاع الأسماع: ٢٣٢/١ به ذااللفظ و واحرجه ايضا ابو زرعة الدمشقى فى تاريخه ص: ٢٣١ بدون لفظ امارة الصبيان]۔

ندکورہ روایت موتوف ہے لینی ابو ہر رہ ہے کی ایک دعاء ہے اس روایت میں ابو ہر رہ ہے کی دعاء معلق دوباتیں ہیں۔

**اول** : ابوہرہ رضی اللہ عنہ نے س ساٹھ (۲۰) ججری کا دور نہ پانے کی دعاء کی ہے۔

**دوم**: ابوہریرہ رضی اللہ عنہ نے بچول کی امارت کا دور نہ یانے کی دعاء کی ہے۔

چونکہ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے اس قول میں مذکورہ دونوں باتیں ایک ساتھ مذکور ہیں اس لئے بعض

لوگوں نے میسمجھ لیا کہ بید دونوں باتیں ایک ہی دور سے تعلق رکھتی ہیں۔

حالا نکہ سیمجھ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی صحیح اور صرت کے حدیث کی روشنی میں قطعی طور پر غلط ہے۔ ذراا بوہر بر ہ رضی اللہ عنہ ہی ہے مروی اللہ کے نبی قلیلیہ کی اس حدیث کوغور سے پڑھیں:

امام ابن أبي شيبة رحمه الله (التوفي ٢٣٥) نے كها:

حَدَّثَنَا وَكِيعٌ ، عَنْ كَامِلٍ أَبِي الْعَلاَء ِ ، عَنْ أَبِي صَالِحٍ ، عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ، قَال: قَالَ



رَسُولُ اللهِ صلى الله عليه وسلم: تَعَوَّدُوا بِاللهِ مِنُ رَأْسِ السَّبُعِينَ وَمِنُ إمُرَةِ الصِّبُيَان

ترجمه: صحافی رسول ابو بریره رضی الله عنه سے روایت ہے کہ الله کے رسول صلی الله علیه وسلم نے فرمایا: سن ستر (۲۰) کے اواکل سے پناه طلب کرواور بچوں کی امارت سے پناه طلب کرو آمصنف ابن أبی شبیة: ۹/۱۵ و استاده صحیح و من طریق و کیع احرجه احمد فی مسنده: ۹/۱۸ و احرجه ایضنا البزار: ۲۱۹۱۹ و ابن عدی فی الکامل: ۲۱۰۱۲ و ابنو أحمد الحاکم فی الأسامی والکنی: ۱۳۹۵ و ابنویعلی کمافی البدایة والنهایة: ۲۱۷۱۱ کلهم من طریق کامل به، و احرجه ایضنا احمد بن منبع فی مسنده قال البوصیری فی إتحاف الحیرة المهرة: ۱۱۸۸ وواه أحمد بن منبع، ورواته ثقات، والحدیث صححه الالبانی فی الصحیحه رقم ۱۳۱۹۔

یکسی صحابی کا قول نہیں بلکہ مرفوع حدیث ہے بینی اللہ کے نبی تیالیّی کا فرمان ہے۔ اس فرمان رسول میں بھی دویا تیں ہیں:

### اول:

اس حدیث میں اللہ کے نبی آلیک نے سن ستر (۵۰) کے دور سے پناہ طلب کرنے کا تھکم دیا ہے۔
ستر (۵۰) سے مراد ہجری تاریخ نہیں ہے کیونکہ اللہ کے نبی آلیک کے دور میں ہجری تاریخ کا رواج ہی
نہ تھا، اس لئے اس سے مراد آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد کے ستر سال ہیں اور ہجری سال
کے اعتبار سے رین اسی (۸۰) ہجری کا دور ہوگا جیسا کہ ہم نے اس کی پوری تفصیل اپنے مضمون س
ستر (۵۰) سے پناہ ما نگنے کا تھم اور امارت میزید بن معاویہ رحمہ اللہ میں پیش کی ہے۔

### دوم.

اس حدیث میں اللہ کے نجائی ہے نجوں کی امارت کے دور سے پناہ طلب کرنے کا تھم دیا ہے۔

یعنی اس حدیث رسول میں بھی اسی طرح دوبا تیں ایک ساتھ مذکور ہیں جس طرح ابو ہر یرہ رضی

اللہ عنہ کے قول میں ہیں، لیکن حدیث رسول میں سن ساٹھ (۲۰) ہجری نہیں، بلکہ سن سز (۵۰)

کاذکر ہے، جس سے سن اسی (۸۰) ہجری مراد ہے کما مضلی۔

# 83

اب اگراس حدیث سے بھی اسی طرح استدلال کیا جائے جس طرح ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کے قول سے استدلال کیا جاتا ہے تو نتیجہ یہ نکلے گا کہ فرمان رسول کے مطابق کم عمر بچوں کی امارت کا دور اسی(۸۰) ہجری کا ہے۔

پھرائیں صورت میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کا قول فرمان رسول کے خلاف ہونے کی صورت میں غیر مسموع ہوگا، اور اللہ کے رسول میں اللہ عنہ کا فرمان ہی مقدم ہوگا لیعنی کم عمر بچوں کی امارت کا دور اسی (۸۰) ہجری ہوگا نہ کہ ساٹھ (۲۰) ہجری اورائیں صورت میں یزیدر حمہ اللہ کی امارت کو کم عمر بچوں کی امارت قرار دینا فرمان رسول صلی اللہ علیہ وسلم کی خلاف ورزی ہوگی، کیونکہ یزیدر حمہ اللہ اس دور سے بہت پہلے ہی اس دنیا سے رحلت فرماگئے۔

لیکن حقیقت ہیہ ہے کہ ابو ہر یرہ رضی اللہ عنہ کے مذکورہ قول اور اللہ کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے مذکورہ قول اور اللہ کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے مذکورہ فر مان میں کوئی تعارض نہیں ہے کیونکہ ان دونوں میں کم عمر بچوں کی امارت کے دور کی تحد یدنہیں کی گئی ہے بلکہ دوالگ الگ باتوں کا بیان ہے، ایک بات کا تعلق محد ود دور میں رونما ہونے والے مخصوص فتنہ سے ہے اور دوسری بات کا تعلق کم عمر بچوں کی امارت سے ہے لیکن پیرامارت کس زمانہ میں موگی اس کا بیان مذکورہ دونوں باتوں کے درمیان عربی کا جو ''و'' ہے بیداؤم خابرت کے لئے ہے جبیہا کہ تعوذ کی دعاؤں کا معاملہ ہے۔

يَّخْ عبدالرحمٰن العقبي' سبعين "والى روايت متعلق لكهته بين:

قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكَ " تَعَوَّذُوا بِاللَّهِ مِنُ رَأْسِ السَّبُعِينَ وَمَنُ إِمَارَةِ الصِّبِيَان " ، فإن إمارة الصبيان غير رأس السبعين، وليس المعنى أن إمارة الصبيان تكون على رأس السبعين، وذلك لأن الواو للمغايرة كقول القائل: أعوذ بالله من الاشتراكية والرأسمالية

ترجمہ: اللہ کے رسول اللہ اللہ کے رسول اللہ نے فرمایا: سنستر (۵۰) کے اوائل سے پناہ طلب کرواور بچول کی امارت سے پناہ طلب کرو۔ یہاں بچول کی امارت کا دور سنستر (۵۰) میں نہیں بتایا گیا ہے اور اس حدیث کا بیہ مطلب نہیں ہے کہ بچول کی امارت ستر (۵۰) کے اوائل ہی میں ہوگی کیونکہ یہاں واؤم خابرت کے لئے ہے مطلب نہیں ہے کہ بچول کی امارت ستر (۵۰) کے اوائل ہی میں اید دارانہ نظام سے [مسائل سلطانیة: ص۸]۔



اس تطبیق سے ابو ہر رہ درضی اللہ عنہ کے قول اور اللہ کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان میں کوئی تعارض باقی نہیں رہتا ہے۔

اگرکوئی اس تطبیق سے راضی نہیں ہے تو اس پرلازم ہے کہ اللہ کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے قول کو ابو ہر پرہ رضی اللہ عنہ کے قول پر مقدم کرے اور بیشلیم کرے کہ وفات رسول کے ستر سال بعد تک یعنی اسی (۸۰) ہجری کے اوائل تک بچوں کی امارت کا وجود ناممکن ہے کیونکہ اللہ کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کا وجود اپنی وفات کے ستر سال بعد بتایا ہے۔

### بچوں کی امارت کا دور کب ؟؟؟

گذشتہ سطور میں بیدوضاحت کی جاچکی ہے کہ روایات میں صرف بیدماتا ہے کہ بچوں کی امارت کا دورآئے گامگر بہ دورکب آئے گااس بارے میں کوئی صریح روایت نہیں۔

بچوں کی امارت سے متعلق اور بھی معتد دروایات ہیں لیکن کسی ایک میں بھی سرے سے کسی خاص زمانہ کا ذکر ہی نہیں ہے۔

البتة ایک موتوف روایت میں ابو ہر یہ وضی اللہ عنہ من ساٹھ سے قبل وفات کی دعاء کررہے ہیں اوراسی روایت میں بچوں کی امارت کو بھی نہ پانے کی دعاء کررہے ہیں لیکن دوسری طرف ایک مرفوع حدیث میں اللہ کے نبی سلی اللہ علیہ وسلم اپنی وفات کے ستر سال بعد یعنی سن اسی (۸۰) ہجری سے پناہ مانگنے کا حکم دیرہے ہیں اور ساتھ ہی میں بچوں کی امارت سے بھی پناہ مانگنے کا حکم دےرہے ہیں، یہ مرفوع روایت سامنے آنے کی بعد یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی موقوف روایت میں بارسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی مرفوع حدیث میں بچوں کی امارت والے دور کی تحدید ہیں ہے۔

### حافظ ا بن حجررحهه الله كا تسامح

حافظ ابن جرنے بچوں كى امارت كے دوركى شروعات يزيد بن معاويہ سے مانى ہے چنانچ كها: أَنَّ الْمَذُكُورِينَ مِنُ جُمُلَتِهِمُ وَأَنَّ أَوَّلَهُمُ يَزِيدُ

یعنی مذکورہ بیج بھی انہیں لوگوں میں سے ہیں جن کی امارت کی طرف حدیث میں اشارہ ہے



اوران میں سے پہلا تخص پزیدہے[فتح الباری:۳۰/۱۳]۔

حافظ موصوف اینی اس بات کی دلیل دیتے ہوئے کہتے ہیں:

كَمَا دَلَّ عَلَيْهِ قَوْلُ أَبِي هُرَيْرَةَ رَأْسُ السِّتِّينَ وَإِمَارَةُ الصِّبْيَان

جبیها که ابو هریره رضی الله عنه کایی قول اس پر دلالت کرتا ہے که اے الله ! مجھے من ساٹھ کا زمانہ نه ملے، اے الله! مجھے بچوں کی امارت کا دور نه ملے [فتح الباری: ۲۰٬۱۳]۔

معلوم ہوا کہ حافظ ابن جمر رحمہ اللہ نے یزید بن معاویہ کی امارت کو بچوں کی امارت کہنے کے لئے ابو ہر یرہ رضی اللہ عنہ کی موقوف روایت کو دلیل بنایا ہے لیکن ہم عرض کر چکے ہیں ایک صحیح مرفوع روایت میں بچوں کی امارت کے ساتھ ساتھ سن (۸۰) ہجری کا تذکرہ ہوا ہے، اب اگر حافظ ابن جمر رحمہ اللہ کے طریقہ استدلال کو بروئے کار لایا جائے تو کہا جاسکتا ہے کہ بچوں کی امارت کی ابتداء سن اسی ۸۰ ھجری سے ہوگی ، اور الیک صورت میں ابو ہریرہ رضی اللہ کا قول ، اللہ کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے قول کے خلاف ہونے کے سبب غیر مسموع ہوگا۔

لیکن سیح بات میہ ہے کہ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی موقوف روایت اور اللہ کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی مرفوع حدیث، دونوں میں محدود من والے جملے اور بچوں کی امارت والے جملہ کوالگ الگ سمجھا جائے، جیسا کہ گذشتہ سطور میں تفصیل پیش کی جاچکی ہے۔

یا در ہے کہ حافظ ابن حجر رحمہ اللّٰہ کا یزید کی امارت کو بھی بچوں کی امارت میں شار کرنا واضح حقا کق کے خلاف ہے کیونکہ یزید رحمہ اللّٰہ امارت سنجالتے وقت بچے تھے ہی نہیں ، حافظ موصوف کو بھی بیہ اشکال محسوس ہوااس لئے انہوں نے بہتا ویل پیش کی:

وَقَدُ يُطُلَقُ الصَّبِيُّ وَالْغُلِيَّمُ بِالتَّصُغِيرِ عَلَى الضَّعِيفِ الْعَقُلِ وَالتَّدُبِيرِ وَالدِّينِ وَلَوُ كَانَ مُحْتَلِمًا وَهُوَ الْمُرَادُ هُنَا فَإِنَّ الْخُلَفَاءَ مِنُ بَنِى أُمَيَّةَ لَمُ يَكُنُ فِيهِمُ مَنِ استُخُلِفَ وَهُوَ دُونَ الْبُلُوغُ وَكَذَلِكَ مَنُ أَمَّرُوهُ عَلَى الْأَعْمَالِ

صبی اورغلیم کا اطلاق کم عقل و کم فہم پر بھی ہوتا ہے گر چہ وہ بالغ ہی کیوں نہ ہواوراس حدیث میں



بچوں سے یہی مراد ہے کیونکہ بنوامیہ میں کوئی بھی خلیفہ نابالغ نہیں گذراہے اسی طرح ان کے عمال بھی سب کے سب بالغ تصح افتح الباری: ۲۹۱۸۔

ہم کہتے ہیں کہ بیتاویل بے سود ہے کیونکہ یزیدرحمہ اللہ کم عقل بھی نہ تھے، ان کے ظالم ہونے کا پرو پیگنڈ اتو کچھ لوگوں نے کیا ہے لیکن ان پر کم عقلی کا الزام تو کسی ایک نے بھی نہیں لگایا، معلوم نہیں حافظ موصوف نے انہیں کم عقل کیسے باور کرلیا۔

نیزاصول یہی ہے کہ اصلانصوص شریعت کو حقیقت پرمحمول کیا جائے لہذا بچوں کی امارت والی حدیث حقیقت ہی پرمحمول ہوگی کیونکہ اس کی تاویل کے لئے کوئی دلیل موجود نہیں ہے مزید یہ کہ سلف میں سے کسی نے بھی اس حدیث کی تاویل نہیں گی ہے بلکہ خود حافظ ابن حجر (الہتو فی ۸۵۲) رحمہ اللہ کے بقول الفاظ حدیث کے معانی پر کتاب لکھنے والے امام ابن الأثیر (الهتو فی ۲۰۱) رحمہ اللہ نے اس طرح کے الفاظ کو حقیقت پرمحمول کیا ہے، حافظ موصوف فرماتے ہیں:

وَقَالَ بِنِ الْأَثِيرِ الْمُوَادُ بِالْأُغَيُلِمَةِ هُنَا الصَّبِيَّانِ وَلِذَلِكَ صَغَّرَهُمُ الم ابن الاثيررحمه الله في غريب الحديث لابن الاثير: ٣٨٢١٣].

اس طرح سلف میں سے کسی نے بھی بزیدرحمہ اللہ کواس حدیث کا مصداق نہیں بتلایا ہے بلکہ سیح بخاری کی ایک روایت کے مطابق سعید بن عمر ورحمہ اللہ نے اس کا مصداق دوسرے ایسے بچوں کو بتلایا ہے جن کا زمانہ عہد بزید سے بہت بعد کا زمانہ ہے۔

چنانچدامام بخاری رحمداللدنے کہا:

حدثنا موسى بن إسماعيل، حدثنا عمرو بن يحيى بن سعيد بن عمرو بن سعيد، قال: أخبرنى جدى، قال: كنت جالسا مع أبى هريرة فى مسجد النبى عليه بالمدينة، ومعنا مروان، قال أبو هريرة: سمعت الصادق المصدوق يقول : هلكة أمتى على يدى غلمة من قريش فقال مروان: لعنة الله عليهم غلمة فقال أبو هريرة : لو شئت أن أقول: بنى فلان، وبنى فلان، لفعلت فكنت أخرج مع جدى إلى بنى مروان حين ملكوا بالشأم، فإذا رآهم غلمانا أحداثا قال لنا عسى هؤلاء أن يكونوا منهم؟ قلنا :أنت أعلم



عمروبن یکی بن سعید نے بیان کیا ، انہوں نے کہا کہ جھے میر بے دادا سعید نے خبر دی ، کہا کہ میں ابو ہریرہ وضی اللہ عنہ کے پاس مدینہ منورہ میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی متجد میں بیٹھا تھا اور ہمارے ساتھ مروان بھی تھا۔ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نے کہا کہ میں نبی کریم صلی اللہ علیہ وسے ہوگی۔ مروان نے سنا ہے آپ نے فرمایا کہ میری امت کی تباہی قریش کے چندلڑکوں کے ہاتھ سے ہوگی۔ مروان نے اس پر کہا ان پر اللہ کی لعنت ہو۔ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ نبی کہا کہ اگر میں چا ہوں تو یہ بھی بتا سکتا ہوں کہ وہ کس کس خاندان سے ہوں گے۔ پھر جب بنی مروان شام کی حکومت پر قابض ہو گئے تو میں (عمروبن تھی بن سعید بن عمرو) اپنے دادا (سعید بن عمرو) کے ساتھا ان کی طرف جاتا تھا۔ جب وہاں انہوں (سعید بن عمرو) نے نوجوان لڑکوں کو دیکھا تو کہا کہ شاید بیا نہی میں کی طرف جاتا تھا۔ جب وہاں انہوں (سعید بن عمرو) نے نوجوان لڑکوں کو دیکھا تو کہا کہ شاید بیا نہی میں سے ہوں۔ ہم نے کہا کہ آپ کو زیادہ علم ہے [صحیح البحاری (۲۰۷۹): – کتاب الفتن: باب قول النبی صلی اللہ علیہ و سلم : ھلاك اُمتی علی یدی اُغیلمة سفھاء ،، وقع ہی وقع ہوں ا

اورمسنداحر کی روایت میں ہے:

فَإِذَا هُمْ يُبَايِعُونَ الصِّبْيَانَ مِنْهُمْ، وَمَنْ يُبَايِعُ لَهُ، وَهُوَ فِي خِرُقَةٍ

وہ لوگ بچوں سے بھی بیعت لے رہے تھے، اورایسے بچے سے بھی بیعت لے رہے تھے جو کیڑے میں لپٹا ہوا تھا[مسند أحمد محقق: ۸۸۱۸ وقع ۸۳۰۸ واسنادہ صحیح]۔

اس حدیث میں غور کریں کہ سعید بن عمر ورحمہ اللہ نے مذکورہ حدیث کا مصداق بیزیدر حمہ اللہ کے بجائے دوسر ہے بچوں کو بتلایا ہے اور بیزید کی طرف کوئی اشارہ تک نہیں کیا ہے اوران کے پوتے نے بھی اس موقع پر بیزیدر حمہ اللہ کا کوئی حوالہ نہ دیا اس کا مطلب سے ہے کہ اس زمانہ تک کسی نے بھی بچوں کی امارت والی حدیث کو بیزیدر حمہ اللہ بیوٹ بی نہیں کیا تھا۔

الغرض میرکہ بچوں کی امارت والی حدیث کو حقیقت ہی پر محمول کیا جائے اس کی تاویل کرنے کا کوئی جواز نہیں ہے، نیز سلف میں سے بھی کسی نے نہ تواس کی تاویل کی ہے اور نہ ہی اسے بزید پرفٹ کیا ہے اس کئے اسے بزید رحمہ اللہ برفٹ کرنا انصاف کے خلاف ہے۔

حافظ ابن حجر رحمه الله نے مذکورہ تاویل کے ساتھ ایک بات یہ بھی کہی ہے کہ:

فَإِنَّ يَزِيدَ كَانَ غَالِبًا يَنْتَزِعُ الشُّيُوخَ مِنُ إِمَارَةِ الْبُلُدَانِ الْكِبَارِ وَيُوَلِّيهَا الْأَصَاغِرَ مِنُ أَقَارِبِه



کیونکہ پزید عام طور پرشہروں کے بڑے امراء کومعزول کرکے ان کی جگہ اپنے اقرباء میں سے چھوٹے چھوٹے لوگوں کو بٹھادیتا تھا[فتہ الباری:۲۰/۱۳]۔

عرض ہے کہ یہ بات محض افواہ ہے اس کی کوئی حقیقت نہیں ہے۔ معلوم نہیں حافظ موصوف نے یہ بات کہاں سے اخذ کی ہے، علاوہ ازیں بزیدر حمہ اللہ کو چھوٹا امیر ثابت کرنے کے لئے یہ بہت دور کی کوڑی ہے اگر چھوٹے امراء بیزید کے ماتحت تھے خود بزید نہیں تھا تو پھر حدیث مذکور کوصرف ان چھوٹے امراء ہی پرفٹ کرنا چاہے، خواہ مخواہ میزیدر حمہ اللہ کواس نے میں کیوں لایا جار ہاہے، گرچہ ایسا بزیدر حمہ اللہ کے عمر سے بھوا بولیکن بیچم صادر کرنے سے بزیدر حمہ اللہ کی عمر تو چھوٹی نہیں ہوجائے گی، نیز اگر دور کی کوڑی سے بزید چھوٹا امیر ثابت ہوا کیونکہ اس نے چھوٹے امراء میں بوگا؟؟ کیونکہ انہوں نے بھی بزیدر حمہ اللہ کوخلافت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کا شار بھی چھوٹے امراء میں بوگا؟؟ کیونکہ انہوں نے بھی بزیدر حمہ اللہ کوخلافت کے لئے نامز دکیا؟؟؟ معلوم نہیں حافظ موصوف ان تکلفات سے کیوں کام لے رہے ہیں، غالبا حافظ موصوف رحمہ اللہ ابو ہر برہ وضی اللہ عنہ کی من ساٹھ والی روایت کی وجہ سے ان تکلفات پر مجبور ہوئے موصوف رحمہ اللہ ابو ہر برہ وضی حسان ہے کوئی جاچگی ہے۔

### سن ساٹھ کے فتنے کا ذمه دارکون؟

رہی بات سے کہ ابوہر ریرہ رضی اللہ عنہ نے سن ساٹھ سے قبل موت کی دعاء کی ہے اس سے ظاہر ہے کہ اس دور میں کوئی فتنہ ہوگا۔

عرض ہے کہ ہمیں اس سے انکار نہیں کہ ابو ہر پرہ کی دعاء سے اس دور میں کسی فتنہ کی طرف اشارہ ملتا ہے مگر بیفتنہ یزید بن معاویہ کی طرف سے ہوگا ،اس جانب کوئی ادنی اشارہ بھی ابو ہر پرہ کی اس دعاء میں نہیں ہے، الہٰ دااس سے یزید بن معاویہ رحمہ اللہ پرکوئی حرف نہیں آتا۔ اگر کوئی کہ کہ یہ فتنہ دور بیزید میں تو ہوا، تو عرض ہے کہ اس سے بڑے فتنے علی رضی اللہ عنہ کے دور میں ہوئے ، جنگ جمل اور جنگ صفین میں صحابہ کی بہت بڑی تعداد شہید ہوئی ، بلکہ علی رضی اللہ عنہ کے دور میں جس قدر صحابہ کرام کا خون بہا اتنا خون بیزین معاویہ رحمہ اللہ کے پورے دور میں نہیں بہا اور ان



فتنوں کی طرف اشارہ صرف سیح نہیں بلکہ سیح ومرفوع روایات میں ہے، تو کیاان تمام صحابہ کے خون کی ذمہ داری علی رضی اللہ عنہ پر ہوگی۔

ہرگزنہیں بلکہ اس کی ذمہ داری تواس ساز قی ٹولہ کے سرجاتی ہے جس نے سحابہ کے بچ نوزیز جنگ کرائی۔

یہی معاملہ دوریز بد کے فتنہ سے بھی ہے بینی اس دور کے فتنہ کی ذمہ داری ہزیدر حمہ اللہ کے سرنہیں جاتی بلکہ اس کے ذمہ داروہ لوگ ہیں جنہوں نے یزید بن معاویہ رحمہ اللہ کے خلاف ساز شیں کیس تا کہ مسلمانوں کو آپس میں لڑا کر انہیں تباہ و ہرباد کیا جائے پہلے اس ساز شی ٹولے نے امت مسلمہ کے خون سے ہولی تھیلنے کے لئے حسین رضی اللہ عنہ کا استعال کرنا چاہا لیکن اس میں کا میاب نہ ہوا تو خود حسین رضی اللہ عنہ ہی کوشہید کر ڈالا، اس کے بعداسی سازشی ٹولے نے اہل مکہ و مدینہ کے سامنے برزیدر حمہ اللہ پرشراب نوشی ، ترک صلاق اور نہ جانے کیسے جھوٹے الزامات لگائے تا کہ انہیں بزید کے خلاف ورغلائے ، ظاہر ہے کہ جن کی ساز شوں سے اجلہ صحابہ رضی اللہ عنہم تک محفوظ نہ رہ سکے اور جمل وصفین کے معرکے وقوع پذیر ہوئے ، کوئی تعجب کی بات نہیں کہ اہل مکہ و مدینہ کے بعض افرادان کی ساز شوں کے شکار ہوکر اپنوں ہی کے خلاف برسر پرکار ہوجا کیں۔

الغرض یہ کہ ابو ہر یہ ہون اللہ عنہ نے جو س ساٹھ میں فتنہ کی طرف اشارہ کیا ہے تو اس کے ذمہ دار وہی لوگ ہیں جنہوں نے یہ فتنے ہر پا کئے ہم بغیر کسی ثبوت کے اس کی ذمہ داری بیزیدر حمہ اللہ پر قطعا نہیں ڈال سکتے بلکہ ابو ہر یہ وضی اللہ عنہ کے طرز عمل سے بھی یہی ظاہر ہوتا ہے کہ ان کا اشارہ بیزیدر حمہ اللہ کی طرف نہیں ہے کیونکہ بیزیدر حمہ اللہ کی بیشگی بعت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے دور میں ہی ہوگئی محت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے دور میں ہی ہوگئی محت امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کے دور میں اللہ عنہ کی اس رضی اللہ عنہ نے بیزیدر حمہ اللہ کو ولی عہد بنانے پر کوئی اعترض کیا ہواور امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی اس حکمت عملی کے خلاف کوئی بات اشارہ و کنا ہیں ہی ہی ہو بلکہ اس کے برعس ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی اس یہ بیوت کی دعاء کرتے تو ساتھ ہی میں امیر معایہ رضی اللہ عنہ کی حکمت عملی کولازم پکڑنے کی وصیت بھی کرتے تھے۔



چنانچاوپر جوابو ہر یرہ کی روایت نقل ہوئی ہے اسے پھرسے پڑھیں اس میں یہ بھی ماتا ہے کہ:
و هو یقول اللهم لا تدرکنی سنة الستین ویحکم تمسکوا بصدغی معاویة
ترجمہ: ابو ہر یرہ رضی اللہ عنہ کہتے اے اللہ! بھے ن ساٹھ کا زمانہ نہ ملے ، اور کہتے اے لوگو!
مرمعاویرضی اللہ عنہ کی کملت عملی کولازم پکڑو [الشانی من حدیث ابی العباس الاصم: ق ١ / ١٦٩ / واسنادہ صحیح و تقدم تخریجه]۔

ان الفاظ پرغور کریں کہ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ من ساٹھ سے قبل فوت ہونے کی دعاء کرنے کے ساتھ ساتھ لوگوں سے یہ بھی فرمار ہے ہیں کہ امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی حکمت عملی کولازم پکڑو۔
اور بیزیدر حمہ اللہ کی ولیعہدی اور بعد میں ان کا خلیفہ بننا بھی امیر معاویہ رضی اللہ عنہ کی حکمت عملی ہے، جس سے ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ واقف تھے گویا کہ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی نظر میں اس فتنہ کے وقت بیزیدر حمہ اللہ کی بیعت کولازم پکڑنے ہی میں عافیت ہے، اور بعد میں جب بدور آیا تو دیگر صحابہ نے

ر ہا بعض اہل علم کا یزید کے سلسلے میں سخت موقف تو عرض ہے کہ ان میں کسے کے پاس بھی کوئی دلیل نہیں ہے اس لئے بغیردلیل کے کسی کی بات نہیں لی جاسکتی ،اسی طرح یزید کے بارے میں شراب نوشی کی تمام باتیں سفید جھوٹ ہیں ،ان میں سے کوئی روایت بھی ثابت نہیں۔

نیزاس موقع پر بیجھی عرض کر دیا جائے کہ سلف واہل علم نے ابوصنیفہ پربھی بہت شدید جرح کی ہیں اور انہیں بہت مطعون کیا ہے تو کیا بیساری بائٹیں قابل قبول ہیں ،اگر نہیں تو پر بدسے متعلق بعض سلف کی بے دلیل بائٹیں کیونکر قابل قبول ہوسکتی ہیں۔

فصل سوم: دوریزید کے بعض حوادث الف :شمادت حسین رضی اللہ عنہ:

11⁄2 فتل حسين رضي الله عنه

بھی اس وقت کےلوگوں کو پیمی نصیحت کی ۔

یزید بن معاویہ پریہ جھوٹاالزام لگایا جاتا ہے کہاں نے حسین رضی اللّٰدعنہ کوتل کرایا یعنی اسی کے حکم



ہے حسین رضی اللّہ عنہ وقل کیا گیا۔

حالانکہ بیسراسر جھوٹ ہے کسی بھی متندروایت سے بیہ بات ٹابت نہیں بلکہ صحابہ کرام اوراہل بیت نے اہل کوفہ کو قاتل حسین قرار دیا کمامضلی ، دیکھئے یہی کتاب :ص ۴۸ تاص ۴۸ ۔

فانهم دعونا لينصرونا فعدوا علينا فقتلونا

انہیں لوگوں نے ہمیں بلایا تا کہ ہمارے ساتھ تعاون کریں گے لیکن انہوں نے ہمارے خلاف شرکشی کی اور یہی ہمیں قتل کررہے ہیں [تاریخ الطبری: ٥١/٥٤]۔

اگرکوئی مقتول موت سے قبل خود گواہی دے کہ اسے کس نے قبل کیا ہے تو یہ گواہی سب سے ٹھوں گواہی مانی جاتی ہے کیونکہ عمو مامرتے وقت کوئی جھوٹ نہیں بولتا قر آن وحدیث کی روشنی میں بھی اس گواہی کوسب سے ٹھوں گواہی مانا گیا ہے، چنانچہ بنواسرائیل میں ایک شخص قبل کردیا گیا تو مقتول کی زبانی قاتل کی شناخت کے لئے مقتول کو اللہ تعالی نے مجوز انہ طور پر زندہ کیاد کھے سورہ بقرہ آیت ۲ کے وابعد۔

قران وحدیث سے معلوم ہوا کہ مقتول اگر موت سے قبل اپنے قاتل کی نشاند ہی کرد ہے تو قاتل کی شاند ہی کرد ہے تو قاتل کی شاخت میں بیسب سے بڑا ثبوت ہے بلکہ آج کے ترقی یا فتہ دور میں بھی مرنے سے قبل مقتول کا بیان سب سے شموس ثبوت مانا جاتا ہے۔ اور حسین کے بھی وفات سے قبل اہل کوفہ کو اپنا قاتل کہا ہے۔

## 🛠 ارسر حسين رضي الله عنه كي بحرمتي

کہا جاتا ہے کہ حسین رضی اللہ عنہ کا سریزید کے پاس لایا گیالیکن میر جھوٹ ہے [تفصیل کے لئے دیمیں ہاری کتاب: حادثہ کر بلااوریزید ،صرف صحیح روایات کی روشنی میں]اور صحیح بات میہ ہے کہ حسین رضی اللہ



عنہ کا سرعبیداللہ بن زیاد کے پاس لایا گیاتھا کمامضی۔

### 🖈 ۱۳ قاتلين حسين رضي الله عنه سے عدم قصاص

اگریزید نے سزانہیں دی تو پہلے بیتو ثابت کیا جائے کہ پورے عالم اسلام میں کسی ایک نے بھی یزید سے بیمطالبہ کیا کہ قاتلین حسین کوسزادی جائے؟

اورتواورخوداہل بیت جب بزید کے پاس پہنچےتو کیاانہوں نے مطالبہ کیا کہ قاتل حسین کوسزا دی جائے؟؟اگر بیمطالبہٰ ہیں ہواتو پھر دوباتوں میں کوئی ایک بات ہے:

اول: قاتلین حسین کوسزادی جا چکی تھی، جبیبا کہ بعض روایات میں ملتاہے۔

دوم: حالات سازگار نہیں تھے کہ سزادی جائے۔

ان دونوں میں سے جو بات بھی ہو یزید پر کوئی جرم عائد نہیں ہوتا ، ورنداس منطق سے علی رضی اللہ عنہ پر بھی میہ جرم عائد ہوسکتا ہے کیونکہ خلیفہ سوم اور داما در سول عثمان رضی اللہ عنہ کوشہید کیا گیا اور اس کے بعد خلافت علی رضی اللہ عنہ ہی کے پاس تھی کیکن علی رضی اللہ عنہ نے قاتلین عثمان رضی اللہ عنہ کوکوئی سزا نہ دی بلکہ سزا دینا تو دور کی بات اس کے برعکس قاتلیں عثمان کو عہد سے عطاء کئے ، تو کیا اس طرح علی رضی اللہ عنہ بھی نعوذ ماللہ خطا کارٹہ ہے ؟؟؟

یا در ہے کہ قاتلین عثان سے متعلق تو علی رضی اللہ عنہ سے مطالبہ بھی ہوا کہ انہیں سزادلوا ئیں۔ صاف بات میہ ہے کہ جس طرح علی رضی اللہ عنہ کے سامنے کوئی مجبوری تھی اسی طرح یزید بن معاویہ کے سامنے بھی کوئی مجبوری ہوسکتی ہے۔

کچھلوگ کہتے ہیں کہ یزیدکواہل مدینہ واہل مکہ پرحملہ کی طاقت تھی پھر قاتلیں حسین رضی اللہ سے قصاص کی طاقت کیونکرنہ تھی۔

عرض ہے کہ یہی بات تو علی رضی اللہ عنہ سے متعلق بھی کہی جاسکتی ہے کہ علی رضی اللہ عنہ کواہل جمل واہل صفین پرحملہ کی طاقت نہ تھی۔



### ب :واقعه حره

مدینه کی حرمت کی پامالی سے اگر بیر مراد ہے کہ اہل مدینه کی بغاوت پرفوجی قوت استعال کی گی تو بیہ درست ہے کیان اس میں بزید کا کیا قصور ہے؟ بزید نے تو اہل مدینه کے ساتھ وہی کیا جواس سے قبل علی رضی اللہ عنہ نے اہل جمل واہل صفین کے ساتھ کیا، یا در ہے کہ عام طور سے اہل جمل وصفین کے خلاف علی رضی اللہ عنہ کی کارروائی کو برحق بتلایا جاتا ہے اوران کے مخالفین کو اجتہادی خطاء کا مرتکب گردانا جاتا ہے۔

ہم کہتے ہیں بالکل یہی معاملہ یہاں بھی ہے، اہل مدینہ نے یزید کی بیعت توڑدی اور بیان کی اجتہادی غلطی تھی پھریزید بن معاویہ رحمہ اللہ نے انہیں بہت سمجھایالیکن وہ نہ مانے تو مجبور ایزید رحمہ اللہ کوان کے خلاف فوجی توت استعال کرنی پڑی، اب اس میں یزید کا کیا قصور ہے۔

اگراہل جمل وصفین کے خلاف علی رضی اللہ عنہ فوجی قوت استعال کرسکتے ہیں تو اہل مدینہ کے خلاف مزید فوجی قوت کیوں نہیں استعال کر سکتے۔

ہم تو کہتے ہیں کہ بیزیدر حمداللہ نے علی رضی اللہ عنہ ہی کے نقش قدم کی بیروی کی اور علی رضی اللہ عنہ ہی کی سنت کو دھرایا، اب اگریدا قدام غلط تھا تو یہی غلطی بیزید سے قبل علی رضی اللہ عنہ سے بھی سرز دہوئی ہے اورا گرعلی رضی اللہ عنہ کی کارروائی درست تھی تو بیزید کا طرزعمل بھی بالکل درست تھا۔

یا در ہے کہ اہل جمل واہل صفین جن پرعلی رضی اللہ عنہ نے حملہ کیا تھا وہ ان اہل مدینہ سے گی گنا افضل و بہتر تھے جن پریزپدر حمد اللہ نے حملہ کیا۔

بلکہ یہ حقیقت بھی پیش نظرر ہے کہ اہل مدینہ میں سے جس گروہ نے بیزید کی مخالفت کی تھی اس گروہ میں ہمارے ناقص علم کی حد تک کسی ایک بھی صحافی کی شمولیت صحیح سند سے ثابت نہیں ہے [تفصیل کے لئے دیکھیں ہماری کتاب: حادثہ کر بلااور بیزید ،صرف صحیح روایات کی روثنی میں ]۔

اور یہ بات تو متفق علیہ ہے کہ کبار صحابہ میں سے کسی ایک بھی صحابہ نے اہل مدینہ کا ساتھ نہیں دیاتھا:



عبدالملك بن حسين العصامي المكي (التوفي ١١١١) فرماتے ہيں:

ولم يوافق أهلَ المدينة على هذا الخلع أَحَدٌ من أكابر أصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم

یزید کی بیعت توڑنے میں اہل مدینہ کی موافقت کبار صحابہ میں سے کسی ایک نے بھی نہیں کی سے سی ایک نے بھی نہیں کی سے سی اللہ الدور العوالي في أنباء الأوائل والتوالي:٢٠٢١]۔

موافقت تو دور کی بات صحابہ کرام سے اہل مدینہ کے اس طرزعمل کی فدمت ثابت ہے جبیبا کہ ابن عمر رضی اللّٰد عنہ کی روایت آ گے رہی۔

الغرض یہ ہے کہ جب علی رضی اللہ عنہ کے خلاف کھڑے ہونے والے جلیل القدر صحابہ رضی اللہ عنہم بلکہ امال عائشہ رضی اللہ عنہا کا طرزعمل غلط ہوسکتا ہے تویزید کے خلاف کھڑے ہونے والے اہل مدینہ کا طرزعمل کی ونکر غلط نہیں ہوسکتا۔

اہل مدینہ کا طرز عمل غلط تھا اس بات کی دلیل وہ تمام تر روایات ہیں جن میں حکام کے خلاف خروج سے تحقی کے ساتھ منع کیا گیا ہے، ایک عظیم صحابی اور فقیہ عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے الیی احادیث کو اہل مدینہ کے طرز عمل پر منطبق کیا اور ان کے اقدام کو باغیانہ تصور کیا اور انہیں یزید کی بیعت پر باقی رہنے کا حکم دیا۔

عبدالله بن عمر رضی الله عنه کامقام ومرتبه بیان کامختاج نہیں ہے خودالله کے نبی صلی الله علیه وسلم نے پوری صراحت کے ساتھ انہیں نیک اور دیندار قرار دیا ہے چنانچ بخاری و مسلم کی حدیث ہے کہ الله کے نبی صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا:

إِنَّ عَبُدَ اللَّهِ رَجُلٌ صَالِحٌ

عبرالله نیک آ دمی بین [بخاری رقم ۳۷٤٠مسلم رقم ۲٤٧٨]-

یہی عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ ہیں جنہوں نے نہ صرف یہ کہ یزیدر حمہ اللہ کی مخالفت نہ کی بلکہ یزیدر حمہ اللہ کے مخالفین سے اظہار برآت کیا اوران تمام لوگوں سے رشتہ ناطرترک کرنے کا اعلان کیا



جولوگ یزیدر حمدالله کی مخالفت سے بازند آئیں، چنانچینے بخاری کی روایت ہے: امام بخاری رحمدالله (الهتوفی ۲۲۵) نے کہا:

حَدَّقَنَا سُلَيْمَانُ بُنُ حَرُبٍ، حَدَّقَنَا حَمَّادُ بُنُ زَيْدٍ، عَنُ أَيُّوبَ، عَنُ نَافِعٍ، قَالَ : لَمَّا حَلَعَ أَهُلُ المَدِينَةِ يَزِيدَ بُنَ مُعَاوِيَةَ، جَمَعَ ابُنُ عُمَرَ، حَشَمَهُ وَوَلَدَهُ، فَقَالَ : إِنِّى سَمِعْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللهُ عَلَيُهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ : يُنُصَبُ لِكُلِّ غَادِرٍ لِوَاءٌ يَوُمَ القِيَامَةِ وَإِنَّا قَدُ بَايَعْنَا هَذَا الرَّجُلَ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ : يُنُصَبُ لِكُلِّ غَادِرٍ لِوَاءٌ يَوُمَ القِيَامَةِ وَإِنَّا قَدُ بَايَعْنَا هَذَا الرَّجُلَ عَلَى بَيْعِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ بَيْعِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ بَيْعِ اللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يَنُع اللَّهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يَنُع اللَّهُ وَرَسُولِهِ ثُمَّ اللهِ اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ اللهَ الْعَلَمُ أَحَدًا مِنْكُمُ خَلَعَهُ، وَلاَ بَايَعَ فِي هَذَا الْأَمُو، إلَّا كَانَتِ الفَيُصَلَ بَيْعِي وَبَيْنَهُ

نافع روایت کرتے ہیں کہ جب اہل مدینہ نے بزید بن معاویہ کی بیعت توڑ دی توابن عمرضی اللہ عنہ نے اپنے ساتھیوں اور بچوں کو اکٹھا کیا اور کہا کہ میں نے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کوفر ماتے ہوئے سنا کہ : ہر وعدہ توڑ نے والے کے لئے قیامت کے دن ایک جھنڈا نصب کیا جائے گا،اور ہم اس (بزید) کی بیعت اللہ اور اس کے رسول کے موافق کر چکے ہیں ، میں نہیں جانتا کہ اس سے بڑھ کر کوئی بے وفائی ہوسکتی ہے کہ ایک شخص کی بیعت اللہ اور اس کے رسول کے موافق ہوجائے پھر اس سے جنگ کی جائے ،تم میں سے جو شخص بزید کی بیعت توڑ ہے گا، اور اس کی اطاعت سے روگر دانی کرے گا تو میر ااس سے کوئی رشتہ باتی نہیں رہے گا صحیح البحاری رقم ۱۷۱۷۔

بلکہ ربیبہ رسول زینب بنت ابی سلمہ رضی اللہ عنہا جواپنے دور میں مدینہ کی عورتوں میں سب سے بڑی عالمہ وفقیہہ تھیں ان کے ایک لڑکے نے بزید کے خلاف اہل مدینہ کا ساتھ دیا اور اہل شام کے ہاتھوں قتل ہوا توان کی بیفقیہ ماں اس کے سوء خاتمہ سے ڈرتی تھیں چنانچہ:

امام خلیفه بن خیاط (المتوفی ۲۲۰) رحمه الله نے کہا:

حَدَّثَنَا وهب قَالَ حَدَّثَنِى أَبِي قَالَ نَا الْحسن قَالَ أُصِيب ابُنا زَيُنَب يَوُم الْحرَّة فحملا إِلَيْهَا فَقَالَت إِنَّا لله وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِعُون مَا أعظم الْمُصِيبَة عَلِيّ فيهمَا ولهى فِي هَذَا أعظم عَلِيّ مِنْهَا فِي هَذَا أما هَذَا فَبسط يَده فقاتل حَتَّى قتل فَأَنا أَخَاف عَلَيْهِ وَأما



### هَذَا فَكف يَده حَتَّى قتل فَأَنا أَرُجُو لَهُ

حسن بھری تابعی رحمہ اللہ فرماتے ہیں کہ حرہ کے دن زیب رہیبہ رسول ایک کے دو بیٹے آل کردئے کے ان دونوں کوان کے پاس لایا گیا توانہوں نے کہا: اناللہ واناالیہ راجعون! ان دونوں بیٹوں کی موت سے مجھ پرکتنی سخت مصیبت نازل ہوئی ہے اور میرے اس بیٹے کی مصیبت تو میرے اس دوسرے بیٹے کی مصیبت تو میرے اس دوسرے بیٹے کی مصیبت تو میرے اس دوسرے بیٹے کی مصیبت تو میرے اس کے دوسرے بیٹے کی مصیبت تی بھی زیادہ ہے کیونکہ اس نے اس لڑائی میں حصہ لیا اور آل کیا گیا میں اس کے سوء خاتمہ سے ڈرتی ہول لیکن میرے اس دوسرے بیٹے نے لڑائی میں حصہ نیا پھر بھی قتل ہوگیا مجھے اس کے بارے میں اچھی امید ہے۔ [تاریخ حلیفة بن حیاط ص: ۲۳۹ و اسنادہ صحیح ]۔ فورکریں مدینہ کی بی طفیم فقیہ اپنے اس بیٹے کی موت کو بڑی مصیبت بتارہی ہیں اور اس کے سوء خاتمہ سے ڈرر بی ہیں جس نے بزید کے خلاف لڑائی میں حصہ لیا تھا۔

الغرض مید که مدینه میں جو پچھ ہوااس کے اصل ذرمہ دارخو داہل مدینه ہی تھے کیکن چونکہ اہل مدینه کی میدکی میں جو پچھ ہوااس کے اصل دینے سے متعلق وعید والی جواحا دیث ہیں وہ ان پرفٹ نہیں ہوں گی، کیونکہ اجتہادی خطاء معاف ہے۔

رئی بات یہ کہ اہل شام نے جب مدینہ پر حملہ کیا تو تین دن تک خوب لوٹ مار کی ، اور بے شرمی اور بے شرمی اور بے حیائی کی انتہاء کر دی تو بیساری با تیس مکذوب ہیں ان میں سے کچھ ثابت ہی نہیں [تفصیل کے لئے دیکھیں ہماری کتاب: حادثہ کر بلااور یزید ، صرف صحیح روایات کی روشی میں ]۔

### ج:مکه پرحمله.

عبداللہ بن زبیررضی اللہ عنہ کا اختلاف یزید سے تھالیکن فی نفسہ یزید کی شخصیت سے نہیں تھا بلکہ اس آئین سے تھا کہ باپ کے بعد بیٹا خلیفہ ہنے۔

عبداللہ بن زبیر شنے اسی دستور کے مخالفت کی جس کے نتیجہ میں اہل شام نے عبیداللہ بن زبیر شکے خلاف کاروائی تھی اوراسی دوران کعبہ جل گیا تھا بعض جھوٹی روایات میں آگ لگانے کی



ذمہداری اہل شام پرلگائی گئی جبکہ حسن لغیر ہ درجہ کی روایات میں ہے کہ عبداللہ بن زبیر کھاوران کے ساتھی کعبہ کے اردگرد آگ جلارے رہے تھے اور ہوا کے جھوٹکوں سے آگ کعبہ تک بہنچ گئی اوراس کا کچھ حصہ جل گیا [تفصیل کے لئے دیکھیں ہماری کتاب: حادثہ کربلا اور یزید ،صرف سیح روایات کی روثنی میں، نیز دیکھئے، عملہ السند نبر ۱۵ اس ۱۵۔

یا در ہے کہ اہل شام کو بیکار وائی عبر اللہ بن زبیر کے معارضہ کی وجہ سے کرنی پڑی ،اور دیگر اجلہ صحابہ نے بھی عبداللہ بن زبیر کے اس معارضہ کی شدید مخالف کی چنانچہ:

صحابی رسول ابو برزة الأسلمی رضی الله عنه نے کہا

وَإِنْ ذَاكَ الَّذِي بِمَكَّةَ وَاللَّهِ إِنْ يُقَاتِلُ إِلَّا عَلَى الدُّنْيَا

اوروه جومکه میں ہیں عبداللہ بن زبیررضی الله عنهماواللہ! وه بھی صرف دنیا کے لیے لڑرہے ہیں [صحیح البخاری: کتاب الفتن: باب إذا قال عند قوم شیئا، ثم حرج فقال بخلافه، رقم ۲۸۱۲]۔

یدروایت مصنف ابن ابی شیبه میں بھی صحیح سند کے ساتھ ہے اور اس کے اخیر میں ہے:

وَإِنَّ ذَاكَ الَّذِي بِمَكَّةَ يَعْنِي ابْنَ الزُّبَيْرِ وَاللَّهِ إِنْ يُقَاتِلُ إِلَّا عَلَى الدُّنْيَا

اوروہ جومکہ میں ہیں یعنی عبراللہ بن زبیر رضی اللہ عنہ اللہ کی شم! وہ بھی صرف دنیا کے لیے لڑر ہے ہیں [مصنف ابن أبهي شيبة: ٤٤/٧ ٤ و اسنادہ صحيح]۔

اسى طرح صحابى رسول عبدالله بن عمروبن عاص كله في بعي عبدالله بن زبير كله علما:

يَا ابْنَ الزُّبْيُرِ ، إِيَّاكَ وَالإِلْحَادَ فِي حَرَم اللهِ

ا المائن بيررض الله عنه! آپرم بين فسادوالحاد سيجين [مسند أحمد: ٢١٩/٢ واسناده صحيح على شرط الشيخين] \_

اسی طرح عبداللہ بن عباس ،عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہا ، جندب بن عبداللہ رضی اللہ عنہ اور اور عبد اللہ بن عمر و بن عاص رضی اللہ عنہ ، نے بھی ابن زبیر کے اقدام کی مذمت کی ، اور بعض روایات کے مطابق تو عبداللہ بن عمر ابن زبیر کا وران کے رفقاء کو باغی سجھتے تھے اور افسوس کرتے تھے کہ میں نے ان سے قال کیوں نہ کیا کیونکہ باغیوں کے خلاف لڑنے کا حکم ہے ، یہ بات امام ذہبی رحمہ اللہ نے



بھی نقل کیا ہے، یا در ہے کہ جس کام کی تمناء عبداللہ بن عمر جیسے جلیل القدر صحابی کررہے تھا ہل شام نے وہی کام کیا تھا، نیز عبداللہ بن عمر شے نے ابن زبیر رضی اللہ عنہ کی شہادت پر کہا:

أَمَا وَاللهِ لَأُمَّةٌ أَنُتَ أَشَرُّهَا لَأُمَّةٌ خَيْر

الله كوتم وه امت كتنى بهتر ہے جس میں خطاكارلوگ بھى آپ جیسے ہوں إصحیح مسلم: كتاب فضائل الصحابة رضى الله تعالى عنهم: باب ذكر كذاب ثقيف و مبيرها ، رقم ٥٤٥]\_

لینی عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کی نظر میں ابن زبیر رضی اللہ عنہ اپنے اقدام میں خطا کار تھے لیکن اس کے باوجودان کے فضائل ومحاس بہت تھے، اور ابن زبیر رضی اللہ عنہ کا اقدام گرچہ غیر محمود تھا لیکن ان کی نیت نیک تھی وہ باپ کے بعد بیٹے کے خلیفہ بننے کے خالف تھے اور اس آئین کو بدلنا چاہتے تھے، لیکن انہیں کبار صحابہ اور جمہورامت کی حمایت حاصل نہ تھی اس لئے یہ ان کی اجتہا دی غلطی تھی جس پر ایک اجر کے مستحق ہیں۔

یادر ہے کہ پھولوگ جذباتی انداز میں سوچتے ہیں اور ایک طرف ابن زبیر رضی اللہ عنہ کور کھ کر اور دوسری طرف بین درحمہ اللہ اور ان کے اصحاب کور کھ کر بیسوچتے ہیں کہ ان میں حق پر کون تھا؟ پھر جذبات سے مغلوب ہوجاتے ہیں اور سوچتے ہیں کہ ابن زبیر رضی اللہ عنہ جلیل القدر صحابی ہیں اس لئے کہ حق برتھے۔

اول تو: بیرت وباطل کا معرکہ ہرگز نہیں تھا بلکہ ایک سیاسی اختلاف تھا، دوم: موازنہ صرف ابن زبیر رضی اللہ عنداور بزیداوران کے اصحاب ہی کے مابین ہی نہیں ہے بلکہ موازندا بن زبیراور دیگر صحابہ کرام کے مابین بھی ہے۔

لیمنی اگر ابن زبیررضی الله عنه حکومت یزید کی مخالفت میں سرگرم ہیں تو دیگر صحابہ جن کا تذکرہ اوپر موالیتنی عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله بن عبدالله رضی الله عنه، به تمام کے تمام صحابه ابن جندب بن عبدالله رضی الله عنه اور عبدالله بن عمرو بن عاص رضی الله عنه ، به تمام کے تمام صحابه ابن زبیر رضی الله عنه کے اس طرزعمل کی ندمت کررہے ہیں ، اب شجیدگی سے غور کیا جائے اور بتلایا جائے



کہ حق پر کون ہے؟ آیا ابن زبیر رضی اللہ عنہ یا وہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہ جوابن زبیر رضی اللہ عنہ کی سرگری کے خلاف تھے؟

الغرض یہ کہ عبداللہ بن زبیر رضی اللہ عنہ اور اہل مدینہ کا بزید کی مخالفت کرنا درست نہیں تھااسی گئے کہ بار صحابہ نے اس کی مذمت کی ،اور ان لوگوں کی بزید کی مخالفت سے بیر ثابت نہیں ہوتا کہ بزید برے بخے ، ور نہ علی رضی اللہ عنہ کے بارے میں کیا کہیں گے ان کی مخالفت تو کبار صحابہ کی ایک جماعت نے کے تھے ، ور نہ علی رضی اللہ عنہ کے خلاف و دجنگیں ، جنگ جمل اور جنگ صیفین لڑیں ۔

اورغورکرنے کی بات بیہ ہے کہ یزید کی مخالفت میں تو صرف چندلوگوں کے نام پیش کئے جاتے ہیں لیکن علی رضی اللہ عنہ کی مخالفت تو صحابہ کرام کی ایک بڑی جماعت نے کی جن میں ام المؤمنین عائشہ رضی اللہ عنہ الجمع تھے۔

اگر صحابہ کرام کی ایک جماعت بشمول ام المؤمنین عائشہ رضی اللہ عنہ اللہ عنہ کی مخالفت کرے اوران کے خلاف کڑائی کرے، پھر بھی اس بنا پر ہم علی رضی اللہ عنہ کو ہدف تقییز ہیں بناتے تو گنتی کے چندلوگوں نے اگریزید کی مخالفت کر دی تو اس بنا پریزید کومور دطعن بنانا کیونکر درست ہوگا۔

### 

آخر میں ہم لشکر قسطنطنیہ سے متعلق ایک اہم مضمون بھی پیش کررہے ہیں، گذشتہ سطور میں آپ
پڑھ چکے ہیں کہ حافظ ابن مجرر حمد اللہ نے اس بات پر اتفاق نقل کیا ہے کہ قسطنطنیہ پر پہلاحملہ بزید ہی
نے کیا تھا، کیکن بعض حضرات اہل تاریخ کے اجماعی موقف کے برخلاف آج کل یہ کہتے پھرتے ہیں کہ
قسطنطنیہ پریزید سے پہلے بھی کئی حملے ہوئے ، اگلی سطور میں اختصار کے ساتھ ہم یہی مضمون پیش
کررہے ہیں مکمل مضمون کے لئے ملاحظہ اہل السنمبر ۱۳۵۵۔



### لشكر قسطنطنيه اور امارت يزيد كا مسئله

ڈاکٹرعبداللہ دامانوی کےمضمون کاایک ناقدانہ جائزہ

مولا ناعبدالولى حقانى

ماہنامہ محدث لا ہور، شارہ جنوری ۱۰۱۰ء میں ڈاکٹر ابوجابر عبداللہ دامانوی کامضمون' کیایزید بن معاویل شکر مخفور کہم کے سالار ہیں؟'' کے عنوان سے شائع ہوا ہے۔اس مضمون کے حوالے سے چند گزار شات پیش خدمت ہیں:

ا: وامانوى صاحب في جَارى كى عديث أوّل جَيُسْ مِن أُمّتِي يَغُزُونَ مَدِينَة قَيْصَرَ مَغُفُورٌ لَهُمُ. [صحيح البحارى: ٢٩٢٤].

''میری امت میں سے سب سے بڑالشکر جو قیصر کے شہر پر حملہ کریگا ، ان کی مغفرت ہوگی ۔''کو درج کرنے کے بعد لکھا ہے:

'' منکرین حدیث میں ہے محمود احمد عباسی اور اس کے ہم نو اناصبی حضرات نے اس حدیث کا مصداق پزیر بن معاویہ کوقر اردیا ہے۔'' (محدث: ص: ۴۹)۔

دامانوی صاحب کی میہ بات درست نہیں ہے بلکہ محمود احمد عباسی سے بہت پہلے مہلب ابن احمد، شخ الاسلام ابن تیمیہ، حافظ ابن کثیر، حافظ ابن حجر، اور علامہ قسطلانی رحمہم اللّٰہ وغیرہ نے بھی اس حدیث کا مصداق بزید بن معاویہ کوقر اردیا ہے۔ جبیبا کہ اس کا اعتراف خود دامانوی صاحب نے مطبوعہ مضمون کے صفح نمبر ۵۵،۵۴ ربھی کہا ہے۔

۲: آگے چل کر دامانوی صاحب لکھتے ہیں:'' قسطنطنیہ پر پہلاحملہ سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ نے کیا تھا۔''اور دلیل کے طور بر حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ کا بیقول نقل کرتے ہیں:

''اور۳۳ جمری میں سیدنامعاویہ نے بلا دروم پر چڑھائی کی ، یہاں تک کہوہ چکجے قسطنطنیہ تک پہو خے گئے۔''(البدایہ والنہایہ:۔۔/۱۵۹/محدث:ے، ۵۹:۵۹)۔

پہلی بات تو یہ ہے کہ حافظ ابن کثیر رحمہ الله کی یہ بات بلاسند ہے اور دامانوی صاحب کے بقول



'' بے سندروایت کا وجود اور عدم برابر ہے۔'' دوسری بات میہ ہے کہ یہاں پر دعویٰ خاص ہے اور دلیل عام ۔ یعنی دعویٰ قسطنطنیہ پر جملہ اور دلیل میں بلادروم پر چڑھائی کا ذکر کیا گیا ہے۔ چنانچہ ذکر عام سے خاص کا ثبوت کیسے ہوسکتا ہے؟

۳: پھر حافظ علی زئی کے حوالے سے جناب دامانوی لکھتے ہیں کہ '' میے ملہ ۳۲ھ برطابق ۲۵۲ء میں ہوا قطا۔' اور دلیل میں بسند منقطع اور نا قابل جت تاریخی روایات ذکر کرتے ہیں جو ان کا سے نویے کے مطابق بھی دلیل نہیں بن سکتیں ۔ دلیل کی قوت کا تو میحال ہے، لیکن اس دلیل کے بارے میں ان کا کہنا کہ' صرف اس ایک دلیل سے ہی روزِ روشن کی طرح ثابت ہوتا ہے کہ اُوّ لُ جَیْسُ ش والی حدیث مبار کہ تو یزید پرفٹ کرنا سے نہیں ہے۔'' لیکن دلیل کیسی ہے: بسنداور منقطع تاریخی روایت جو کہ مدعا پرواضح بھی نہیں۔

ه: مزيدلكه بين:

''اس من میں مضیق کا واقعہ ہوا جو کہ قسطنطنیہ کے قریب ہےا وراس کے امیر معاویہ رضی اللہ عنہ تھے لہٰذا رہ حملہ بھی قسطنطنیہ برہی تھا۔'' (محدث من ، ۲۰٬۵۹)۔

واضح رہے کہ حافظ ذہبی کے اس کلام میں اپنی طرف سے ان الفاظ کی پیوند کاری کی گئی ہے:''لہذا پیملہ بھی قنطنطنیہ ہی برتھا۔''

اس استدلال میں اہل بدعت کے طرز استدلال سے مشابہت نمایاں ہے۔ کیا بیہ حضرات بتا سکتے ہیں کہ مضیق قسطنطنیہ (جہاں پر حملہ ہوا تھا) کے در میان اور قسطنطنیہ کے در میان کتنا فاصلہ ہے۔ مضیق قسطنطنیہ اور قسطنطنیہ دوا لگ الگ مقامات ہیں اور ایک پر حملہ سے دوسرے پر حملہ لازم نہیں آتا۔

3: آگے چل کر دامانوی صاحب لکھتے ہیں:

# 102

سیدنا معاوبیرض الله عند کا قسطنطنیه پر دوسرا حمله: اس کے تحت امام بخاری کی تاریخ صغیر و تاریخ کبیر سے ایک روایت ذکر کرتے ہیں۔ جے ہم ان کے ترجے کے ساتھ نقل کرتے ہیں:

حَدَّثَنَا عَبُدُ الله ابُن صَالِح حَدَّثَنِى مُعَاوِيَة عَنُ عَبُدِ الرَّ حُمْن بُنِ جُبَيُر بُنِ نُفَيُرٍ عَنُ ابَيهِ عَنُ ابَيهُ عَنُ اللهَ اللهَ اللهَ اللهَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

''سیدنا نغلبہ شنی بیان کرتے ہیں کہ میں نے معاویہ رضی اللہ عنہ کوان کے دورخلافت میں قسطنطنیہ میں بیفر ماتے ہوئے سنا جبکہ وہ لوگوں کو قسطنطنیہ پر چڑھائی کے لئے روانہ کر رہے تھے کہ بے شک اللہ تعالی اس امت کوآ دھے دن کے بقدر بھی عاجز نہیں کرےگا۔'' (محدث: ۲۰)۔

ایک مبتدی طالب علم جس نے کسی مدرسے میں با قاعدہ ماہرین فن سے پڑھا ہو،اگروہ بھی اس عبارت پرغور کرے گاتو مترجم کی کوتا ہی اور قواعد فن سے بے خبری اس پرواضح ہوجائے گی۔ور حقیقت جبیر بن نفیر، بیہ بات نغلبہ شنی کے بارے میں بیان کررہے ہیں۔ یعنی وہ کہتے ہیں کہ میں نے معاویہ کی خلافت کے زمانہ میں ابو نغلبہ شنی سے قسطنطنیہ میں سنا اور معاویہ نے لوگوں کو قسطنطنیہ پرحملہ کرنے کے لئے بھیجا تھا.....

اگر دامانوی صاحب اس حدیث کے ترجے پرغورکرتے، تو کبھی بھی الیی جہالت کا ارتکاب نہ کرتے۔ چنا نچہ دامانوی صاحب نے اس جملہ کوشیح قائل کی طرف منسوب کرنے میں غلطی کھائی ہے۔

۲: مزید برآں منداحمہ کی متابعت والی روایت کا ترجمہ بھی درست نہیں کیا گیا۔ صاحب مضمون درج ذیل عبارت کا ترجمہ یوں کرتے ہیں: إذا رَأَیْتَ الشّام مَائدَة رَجل وَاحِد و اَهُل بَیْتِه.

درج ذیل عبارت کا ترجمہ یوں کرتے ہیں: إذا رَأَیْتَ الشّام مَائدَة رَجل وَاحِد و اَهُل بَیْتِه.

درج تو شام میں ایک شخص اور اس کے گھر والوں کے لئے ایک دستر خوان دیکھے۔ '(محدث:۔

حالانکہاس کا درست ترجمہ یوں ہے:

''جب تو (ملک) شام کوایک آ دمی اوراس کے اہل بیت کے لئے دستر خوان دیکھے۔'' یعنی ملک



شام ایک آ دمی اوراس کے خاندان کے زیر تسلط ہوجائے۔

دونوں میں فرق ہیہے کہ پہلے ترجمہ میں ملک شام کے اندرا کیشخص اور اس کے اہل خانہ کے ایک دونوں میں فرق ہیے۔ ایک دستر خوان کا ذکر ہے، جبکہ سے ترجمہ کی روسے ملک شام کوہی ایک شخص اور اس کے اہل خانہ کے لئے بطورا کیک دستر خوان ذکر کیا گیا ہے۔

الله على معاوية فَجَفَاهُ مُعَاوية ثُمَّ رَجَع مِنْ غَز وَته فَجَفَاهُ.

''بے شک ابوالیب انصاری خالد بن زیدوہ ہیں کہ جن کے ہاں ان کے گھر پررسول التّعلیقیّۃ اترے تھے (اورانہوں نے نبی علیقیّۃ کی کئی دن تک میز بانی فرمائی تھی )۔انہوں نے ارض روم میں جنگ کی، پس معاویدان پرگزرے ۔۔۔۔۔''(محدث:۔ص:۲۲)۔

یوں توباتی الفاظ کا ترجمہ بھی کوئی علمی اور پسندیدہ نہیں، کین اس لفظ کا ترجمہ تو بالکل غلط ہے: فَسَمَسَوَّ عَل عَلَیٰ مُعَاوِیَة ''معاویہ ان پرگزرے''، حالانکہ اس کا ترجمہ یوں بنتا ہے کہ وہ (یعنی ابوایوب انصاریﷺ) معاویہ پرگزرے، یعنی''معاویہ رضی اللہ عنہ کے ہاں ہے گزرے''

پھراسی روایت سے نتیجه اخذ کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''اس روایت سے واضح ہور ہاہے کہ سیدنا ابوا یوب انصاری رضی اللہ عند، سیدنا معاویہ رضی اللہ عنہ کے ساتھ بھی قسطنطنیہ کے جہاد میں شریک ہوئے تھے اور پھراس جہاد میں حصہ کیکر وہ معاویہ رضی اللہ عنہ کے ساتھ واپس بھی آگئے۔''(ص: ۲۲)۔

حالانکہ نہ تواس روایت سے ابوا یوب انصاری رضی اللہ عنہ کا معاویہ رضی اللہ عنہ کے ہمراہ جانا اور آنا ثابت ہوتا ہے اور نہ ہی معاویہ رضی اللہ عنہ کا جانا ثابت ہوتا ہے بلکہ اس سے توبی ثابت ہور ہاہے کہ معاویہ رضی اللہ عنہ نہیں گئے تھے اور ابوا یوب انصاری رضی اللہ عنہ ارض روم میں جہاد کرنے کے لئے گئے تھے۔ جاتے وقت بھی متعقر معاویہ میں وہ معاویہ رضی اللہ عنہ سے ملے اور والیسی پر بھی۔



۸: اور حملہ یہاں پر بھی ارض روم پر ہے، قسطنطنیہ کا ذکر ہی نہیں اس وقت سید ناعلی رضی اللہ عنہ بھی زندہ تصاوراتی ہے رخی کی وجہ سے ابوا یوب انصار کی رضی اللہ عنہ سید ناعلی رضی اللہ عنہ کی جانب سے بھر و پر مقرر کر دہ عامل عبداللہ ابن عباس رضی اللہ عنہ سے جاملے تھے۔

9: دامانوی صاحب قسطنطنیه پر چوتها ممله سیدنا عبدالرحمٰن بن خالد بن الولید کے زیرامارت ہونا بیا ن کرتے ہوں ہیں ہے: ن کرتے ہوں ہیں ہے: و عَلَى الْجَمَاعَةِ عَبُد الرَّحُمٰن بن خَالِد بُن الْوَ لِیُد.

"جماعت يرعبدالرحمن بن خالد بن الوليدامير تھے۔"

اسی روایت میں ابوعمران یہ بھی بیان کرتے ہیں کہ

فَلَمُ يَزِلُ اَبُو اَيُّوبِ يُجَاهِدُ فِي سَبِيلِ اللهِ حَتّى دُفِنَ بالقسطنطنيه.

'' پس ابوابوب مسلسل (بغیرکسی انقطاع کے )اللّٰہ کے راستے میں جہاد کرتے رہے یہاں تک کہ قسطنطنیہ میں فن ہوئے''

اس روایت سے یہ پیتہ چل رہا ہے کہ عبد الرحمٰن بن خالد جب جماعت پر امیر سے، یہ غزوہ جاری رہا اور ابوابوب انصاری رضی اللہ عنہ اس میں وفات پاگئے۔ جبکہ جبح بخاری کی محمود بن ربیج والی روایت کے الفاظ یہ ہیں: فَحَدَّ ثَتھَا قَوْماً فِیْھِہُ اَبُو ایُّوب صَاحِبُ رَسُو لِ اللّهِ عَلَیْہِ فی غَزوَتهِ اللّهِی تُوفییٰ فِیھا و یَزِید بُن مُعَاوِیة عَلَیْهِ مُ بِارُض الرُّومِ . [صحیح البحاری:۔ ۱۹۸۱]۔ اللّی تُوفییٰ فِیھا و یَزِید بُن مُعَاوِیة عَلَیْهِ مُ بِارُض الرُّومِ . [صحیح البحاری:۔ ۱۹۸۱]۔ "لیس میں نے یہ حدیث ایسے لوگول سے بیان کی جن میں رسول اللہ اللّه علیہ کے صحابی ابوابوب انصاری رضی الله عنہ سے۔ اس غزوہ میں جن میں وہ وفات پا گئے اور بزید بن معاویدان پر امیر سے۔ "اس مدیث محمود بن ربیع میں بھی ان کی وفات کا ذکر ہے اور اس حدیث میں بھی اور کی روایت میں بھی اور کی موان کی وفات کا ذکر ہے اور اس حدیث میں بھی ۔ البذا یہ دونوں ان کی عدم والیسی اور مسلسل جہاد اور پھر وفات ثابت ہے اور اس حدیث میں بھی ۔ البذا یہ دونوں روایات ایک بی غزوے یا واقعے کے متعلق ہیں۔ اب رہ گئی یہ بات کہ عبد الرحمٰن بن خالہ بھی امیر ہیں

# 105)

اور یزید بن معاویہ بھی تواس میں منافات نہیں بلکہ طبیق ممکن ہے۔ چونکہ یہ نہایت اہم غزوہ ہے،اس بنا پرسید نامعاویہ رضی اللہ عنہ نے اس کے لئے بہت بڑالشکر بھیجا تھا اور اہل مصر کی جماعت پرعقبہ بن عامر امیر تھے،اہل شام کی جماعت پرفضالہ بن عبیداور مدینہ سے آنے والی جماعت پرعبدالرحمٰن بن خالد امیر تھے جبکہ تمام لوگوں پریزید بن معاویہ امیر تھے۔

اس تطیق سے اس اشکال کا حل بھی نکل آتا ہے کہ جامع تر فدی کی روایت میں و علی الْجَمَاعَةِ فُصْلاً قَبُن عُبَیْد. ''جماعت پر فضالہ بن عبیدا میر سے۔' کے الفاظ آئے ہیں اور دامانوی صاحب یا ان کے استاد صاحب نے ان الفاظ کو وہم قرار دیا ہے، کیونکہ و علی الْبَحَمَاعَةِ فُصْلاً قَبُن عُبَیْد. اور و علی اَهُلِ الشَّام فُصَالَة بُن عُبیند. میں کوئی فرق نہیں ہے، کیونکہ المجماعة سے مراد اہل شام ہی کی جماعت ہے اور عبد الرحمٰن بن خالہ بھی المجماعة پر امیر سے، کیونکہ والمجماعة جو مراد اہل شام ہی کی جماعت ہے اور عبد الرحمٰن بن خالہ بھی المجماعة پر امیر سے، کین وہ المجماعة جو مدینہ سے نکل تھی جیسا کہ الم ابوعران کے الفاظ اس کی تائید کرتے ہیں۔

غَزَوْنَا مِنَ الْمَدِيْنَةِ نُوِيْدُ القسطنطنية. سے پة چلاكه ثم مدینه سے جہاد کے لئے قسطنطنیه کی طرف روانه ہوئ اور الجماعة پرعبدالرحمٰن بن خالدامیر تھے، یعنی وہ جماعت جومدینه سے نکل تھی۔ یہی بات دکتور صلا بی لئاب میں کھی ہے:

يعنى الْجَمَاعَةُ الَّذِيْنَ غَزوامنَ الْمَدِيْنَة . "لينى وه جماعت جومدينے سے جہاد كے لئے كلى الله عنى الْجَماع يزيد بن معاوية بى تھے۔" والدولة الاموية : ٢٦٦٦] ـ

دامانوی صاحب''اس وضاحت سے کئی باتیں ثابت ہوئیں'' کا عنوان قائم کر کے لکھتے ہیں: ''قطنطنیہ پران حملوں کے دوران پوری جماعت پر عبدالرحمٰن بن خالدامیر تھے۔''(ص:۵۰)۔

حالانکہ اس کی انہوں نے کوئی صریح دلیل پیش نہیں گی۔ پھر لکھتے ہیں:'' شروع کے حملوں میں یا اول جیش میں یزید بن معاویہ شامل نہ تھے، کیونکہ بیواقعات ۴۶ ھے ۴۵ ھے کے دوران پیش آئے تھے اور بیش میں یزید بن معاویہ کے 87 ھے کے حملے سے پہلے ہوئے تھے۔'' (ص:۱۷)۔

تو عرض یہ ہے کہ دامانوی صاحب اپنے ان دعوؤں پر کوئی قابل اعتبار صحیح اور متصل سند والی کوئی



روایت پیش کریں، کیونکہان کے بقول'' بے سندروایت کا وجوداورعدم وجود برابرہے۔''

بہرحال پچھمزیدغلطیاں بھی ان کی تحریر میں موجود ہیں، کین ہم اسی پراکتفا کرتے ہیں۔یادر ہے کہ جوظیق ہم نے بیان کی ہے،اگر کسی کواس سے اتفاق نہ ہوتو نہ کر ہے۔اگروہ کسی کو جنتی نہیں مانتے تو نامانیں، لیکن کسی کو بزور جہنمی ثابت کرنے کی بھی کوشس نہ کریں۔ہم تو ان تمام کے بارے میں یہی کہتے ہیں کہ ﴿تِلْکَ أُمَّةٌ قَلْدُ خَلَتُ لَهَا مَا کَسَبَتُ وَلَکُمُ مَا کَسَبُتُمُ وَلَا تُسُالُونَ عَمَّا کَانُوا یَعُمَلُونَ ﴾ [۲ البقرہ:۔ ۱٤۱]۔

"بیامت جوگزر چکی جوانہوں نے بیان کیاان کے لئے ہادر جوتم نے کیا تمہارے لئے ،ان کے اعمال کے بارے میں سوال ند کئے حاؤگے۔"

اور حضرت عسى عليه السلام كاقول جوالله تعالى في قرآن مين ذكركيا ب: ﴿إِنْ تُعَذِّبُهُ مُ فَإِنَّهُمُ فَإِنَّهُمُ عِبَادُكَ وَإِنْ تَغُفِرُ لَهُمُ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾[٥/ المائدة: ١٨٨]-

''اگرتوان کوسزادے تو وہ تیرے بندے ہیں اوراگرتوان کومعاف فرمادے تو تو غالب ہے حکمت والا ہے۔''



# اسلامک انفار میشن سینظر، بنی

اسلامک انفار میشن سینٹر اپنی ابتداء سے ہی بدعات وخرافات سے پاک خالص دین کی اشاعت کے لیے کوشاں ہے۔ قرآن و سنت ہماری دعوت کی اساس اور منج سلف سے وابستگی ہمارا مسلک ہے۔ وہ تمام افراد اور تنظیمیں جوقرآن و سنت کی بالادستی ،توحید کے غلغلہ ،شرک و بدعات کے قلع قمع اور مسلک اہل حدیث کے فروغ کے لیے کام کررہی ہیں ہم ان کے ہرممکن تعاون کی درخواست کرتے ہیں ۔ہم چاہتے ہیں کہ ممبئی اور مضافات میں ہور ہے دعوتی کام کی تنظیم کی جائے۔ وہ افراد جو انفرادی طور پر دعوت کا کام کررہے ان کی تربیت ہو ،ان کو ملمی سپورٹ اور دعوتی مواد فراہم کیا جائے۔

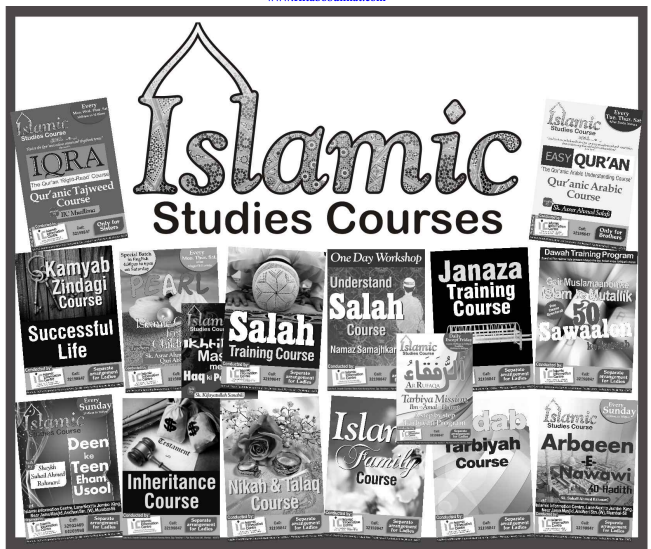
ہم چاہتے ہیں کہ دعوت دین کو ابلاغ اور ترسیل کے جدید وسائل سے آراستہ کیا جائے۔ تا کہ ہماری دعوت ان وسائل کے ذریعہ دنیا کے ایک ایک کونے تک پہنچ سکے۔

امت کا دعوتی محاذبہت وسیج ہے۔ تعلیمی ،معاشی ،فلاحی ،سیاسی ،اخلاقی اعتقادی ،فروعی سارے دعوت کے میدان ہیں۔ کوئی ایک تنظیم یا بعض افرادا کیلے ان سارے دعوتی میدانوں کاحق ادانہیں کر سکتے ۔اس لیے وہ تمام افراداور وہ ساری تنظیمیں جودعوت کے مختلف میدانوں میں سرگرم ہیں سب کی سب حوصلہ افزائی کی مستحق ہیں۔اوران ساری تنظیموں کے درمیان جب تک تعامل کا راستہ ہمواز ہیں ہوگا دعوت کاحق ادانہیں کیا جا سکتا۔

ہم اللہ کے دین کوسارے ادیان پر اور رسول کی اطاعت کوساری اطاعتوں پر غالب کرنے کے لیے کام کررہے ہیں۔
ہم اس بات کا آپ کو پورایقین دلاتے ہیں کہ اپنے علم اور استطاعت کی آخری حدوں تک ہم اس مشن کو خالص قرآن وسنت
کی بنیا دوں ہی پر آگے بڑھائیں گے ۔ کون تی زمیں ہمیں پناہ دے گی اور کون ساآ سمان ہم پر سایہ کرے گا اگر اس مشن کا
آگے بڑھانے میں ہم اللہ اور اس کے رسول کی مخالفت شروع کر دیں۔

فی الحال ممبئی ہماری دعوتی ترجیج ہے۔ اس سے آگے بڑھ کر پورے ہندستان ، اوراس سے بھی آگے بڑھ کر پوری دنیا میں اپنادعوتی نیٹ ورک پھیلا دینے کا ہماراارادہ ہے۔ اس مرحلہ میں یہ بات شاید بڑی گئے کین اللہ کے فضل سے پھی ہمیں اپنادعوتی نیٹ ورک بھیلا دینے کا ہماراارادہ ہے۔ اس مرحلہ میں ہم بربڑے سفر کی شروعات ایک چھوٹے قدم سے ہموتی ہے بعین ہم بربڑے سفر کی شروعات ایک چھوٹے قدم سے ہموتی ہے ۔ اور ہم تو پھر بھی اس سفر کی بہت سے بڑاو پار کر چکے ہیں۔ اللہ کا فضل ، ہمارے عزائم اور آپ کا تعاون ساتھ ہوجا ئیں تو ہمارے یہ خواب اپنی تعبیروں تک پہنچ سکتے ہے۔

الله بهارے عزائم اور آپ کے تعاون کواخلاص اور نصرت سے نوازے۔



### **Dawah Desk**

Walk in at IIC Centers in open hours to discuss about Islam and ask questions to an Aalim



### **Islamic Helpline**

# ISICM helpline 32198847/64269999

### **Islam Helpline**

Call IIC Islam Helpline for any question you may have.

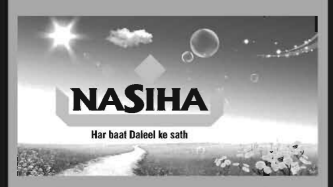
022 32198847 022 64269999

### اسلام هيلپ لائن

اسلام سے متعلق کسی بھی طرح کے سوال کے جواب ، مسائل کے حل ، ساجی ، خاندانی یا نفسیاتی مسائل پر مشورہ اور رہنمائی، آیات و احادیث کے حوالہ کے لیے رابطہ کریں:

022 32198847 / 022 6426 9999

### Nasiha.tv 24 hrs. Internet TV Channel



### Nasiha.tv

Online Islamic Channel with satellite quality recording and promos. See Live on www.nasiha.tv

### نصيحه

سیطلائٹ معیار کی ویڈریو کے ساتھ ہمارا آن لائن ٹی وی چینل ۔ دیکھنے کے لیے لاگ ان کریں: www.nasiha.tv موہائل پرنسیحہ ٹی ویکھنے کے لیے آپ نسیحہ کا انڈرائڈ الپلیشن بھی ڈاوٹلوڈ کرسکتے ہیں۔

### Ahlus Sunnah IIC Monthly Magazine





# **Ahlus Sunnah**

Monthly Magazine of IIC

Ahlussunnah monthly Magazine by IIC which bring eye-opening Islamic Research. It is a must for Daees and people seeking the truth

### مجله اهل السنة آئــى آئــى ســى كا دينى ، دعوتى تحقيق ماهنامه

اختلافی سائل پر رواداری اور علمی اصولوں پر مبنی بحث و خصیق کا حامل ہندستان کامنفر د ختیق مجلّه

### www.nasiha.tv / www.islamsmesseage.com / www.ahlussunnah.in

### Weekly Public Programs



### Weekly Public Programs

Public Program Conducted every week at different locations in Mumbai.

### Gents

Kurla: Sun.11:00am to 1:00pm Andheri: Sun.11:00am to 1:00pm Jogeshwari: Sat. 9:00pm to 10:00pm

### هفته وارى اجتماعات

ہر ہفتہ مبکی کی مخلف مساجد میں اہم موضوعات پراجناعات منعقد کیے جاتے

#### Ladies

Sat. 3:00am to 5:00pm Tue. 3:00am to 5:00pm

### Misbah IIC Sister's Circle



10am-6pm for total Islamic guidance and Tarbiyah of Sisters

### Welcome to knowledge. Welcome to understanding.

### Head Office: Kurla

Gala No.6, Swastik Chamber, Below Kurla Nursing Home, Opp. Noorjhan 1, Pipe Rd., Kurla (W), Mumbai 400070

### Branch: Andheri

Grnd Flr, Mukund Hse, S. V. Rd, Near Andheri Station Jama Masjid, Andheri (W), Mumbai 400058 T: 91 22 32902489 • 91 22 64269999

### Branch: Jogeshwari

Shop No.A, Ayub Colony, Bandra Plot, N-Block, Jogeshwari (E), Mumbai 400060 T: 91 22 32199395



T: 91 22 32198847 W: www.islamsmessage.com E: islamsmessage@gmail.com